


FElVIINARIA. * 

Año V, Nº 8 • Abril 1992 

Directora: Lea Fletcher 

Consejo de dirección: Diana Bellessi, Alicia 

Genzano, Jutta Marx 

Colaborador!-a: Andrés Avellaneda (rep. en USA), 

Silvia Ubertalli (dibujos) 

Logotipo y diagramación de tapa: Tite Barbuzza 

Ilustración de tapa: grabado (aguafuerte-gofrado) 

de Graciela Zar ("La actriz", 1980) 

Diagramación interior: Gustavo Margulies 

Diagramación de contratapa: Carlos Tirabassi 

Impresión: Segunda Edición 

Fructuoso Rivera 1066 (Bs.As.) 

Distribuye: Catálogos SRL 

Independencia 1860 (Bs.As.) 

Tel.: 381-5878/5708 

Registro de la Propiedad Intelectual: Nº 108363 

Correspondencia: Lea Fletcher 

e.e. 402

1 000 Buenos Aires

Argentina

* El nombre de nuestra revista viene del título del libro de

cultura y sabiduría de mujeres que leen y escriben las
protagonistas de la novela Les gucrrilleres, de Monique
Wittig.

Feminaria es feminista pero no se limita a un único 
concepto del feminismo. Se publica dos veces al año y se 
considerará toda escritura que no sea sexista, racista, 
homofóbica o que exprese otro tipo de discrimincación. 

La revista se reserva el derecho de emancipar el lenguaje 
decualquier elemento sexista-porcjemplo,elhombrecomo 
sinónimo de humanidad- en los artículos entregados. 

Consideramos que la relación entre el poder y el saber 

también se expresa a través del ejercicio del idioma. 

En Buenos Aires, la revista puede adquirirse en Clásica y 
Moderna, Finnegan's, Gandhi, Líber/Arte, Premier 

F eminaria agradece a Claudia Lenze y Adriana Postinghel 

Suscripción anual (2 números) 
USA, Canadá, Individual ............................. U$S 20 
Europa, Instituciones y 

b ibliotecas .................................. 40 
Patrocinadores/-as ........................ 50 

Enviar cheque o giro postal a nombre de Andrés Avellaneda a: 
Dept. of Romance Langs. & Lits. 
University of Florida 
Gainesville, FL 32611 

América Latina: U$S15 
Argentina: U$S 10 ó su equivalente en pesos 
Enviar cheque o giro postal a nombre de Lea Flctcher a: 

e.e. 402
1000 Buenos Aires, Argentina

§UMAIRKO

ENSAYOS 

• Alternativas ideológicas del feminismo latinoamricano,
ele Lucía Guerra Cunningham (1) 

• Dossier especial: El feminismo en estos tiempos
neo liberales: 
-El neoconservaclorismo y lasociedad civil: los

desafíos para los feminismos, ele Mabel Bellucci (3)
-La cosmovisión feminista, ele Leonor Calvera (6)
-La telaraña neoconservadora y las demandas de las

mujeres, de Zita Montes de Oca (8)
-Ley del cupo: una prioridad del movimiento

feminista, de Nené Reynoso (10)
-La justicia social y bs mujeres, de Ana Sampaolesi (13)

• Feminismo y movimiento social de mujeres: historia de un
malentendido, de J uly Ch..íneton (15) 

• Mujeres y participación política: hacia una igualdad basada
en el reconocimiento de la diversidad, de J utta Marx (20) 

• La mujer y el lenguaje: no a la violencia, sí al poder, de Lea
Flc!Cher (23) 

• Sección bibliogr.ífica (26)
• Memoria y balance, de Mabel Bellucci (28)

• Página de arte: Gmcicla Z'lf (29)

NOT.ilS Y ENTREYIST1lS 

• Temma Kaplan: los movin1ientos sociales de mujeres y el
feminismo, ele L.F. (30) 

• Fiorella Di Carlantonio: hacia la comunicación interna del
movimiento global ele mujeres, de L.F. (30) 

• Conferencia "Mujer, Procreación y Medio Ambiente", ele
Susana Sommcr (32) 

FEMINARIA LITERARIA 

AñoII, Nº 2 

• Una mujer tristemente sacrificada. Dos versiones de una
misma historia, de Gerarclo Guthmann (2) 

• Una mujer en el pozo de la soledad, ele Isabel Monzón (3)
• Dossier especial: Escritura de mujeres indígenas (Argentina y

Estados Unidos): 
-Fragmentos del "Pensamiento de Beatriz Pichimalen

y su herencia histórica" (6)
-Las abuelas en la literatura de autoras indígenas

estadounidenses, ele Mírgara A verbach (8)
• Poesía:

-Fina García Mam12 (11)
• Cuentos:

-Black 'n Blue, de Gabriela Mársico (14)
-Paisaje frágil, ele Marta Nos (15)

La revista no devuelve originales no solicitados ni emite opiniones sobre 
los mismos. 
Los números atrasados podrán adquirirse al precio del último aparecido. 
El próximo número aparecerá en octubre de 1992. 



. Feminaria I 8 • 1 

Alternativas ideológicas del feminismo 

latinoamericano 

Lucía Guerra Cunningham* 

Desde los viejos cuarteles patriarcales, los movimientos 
feministas han parecido y, aún parecen, una conspiración de 
sencillo entramado en contra de la Ley del Padre. No 
obstante, desde sus inicios, las ideologías feministas se han 
perfilado a la luz de ideologías mayores configuradas, a su 
vez, dentro de los marcos de clase social, raza y grupos 
dominantes, para la óptica disidente y retardatoria que 
intenta salvaguardar la primacía de lo masculino, estos 
movimientos se reducen a una homogeneidad en la cual lo 
único visible es la desenfadada y "poco femenina" amenaza 
contra un status quo que parece equitativo y justamente 
simétrico. Así, una somera exploración de la carga semán­
tica atribuida a la mujer feminista del siglo XIX y principios 
del siglo XX, en su calidad de signo social, nos llevaría a 
dibujarla como una figura exaltada, escandalosa e innecesa­
riamente subversiva; significante concreto que porta los 
·significados de un temor casi ancestral contra aquella mujer
que traspasa los límites patriarcales del Verbo para lograr, a
través del lenguaje y la acción, tanto sus derechos políticos
y sociales como la posibilidad de ser ella misma una produc­
tora de cultura.

Esta amenazante efigie de faldas largas y rostro adusto
fue resultado, sin embargo, de un mecanismo del poder
patriarcal que clausura el saber para, de este modo, mutilar
en el estereotipo. En el caso específico de Latinoamérica, la
sufragista que a gritos lleva sus carteles por las calles es sólo
una de las posibles variables que se dieron dentro de los
movimientos feministas de aquella época. Debido a las
escisiones tajantes producidas por la estratificación social,
el feminismo burgués, propiciado desde salones y tertulias,
asume plataformas ideológicas muy diferentes a aquéllas
planteadas por la mujer obrera. Las damas ilustradas de
aquellos años luchaban, en esencia, por el acceso a la
educación, que como una panacea, permitiría el derecho a
voto y, eventualmente, la igualdad de los sexos. Esta lucha
asume, por lo tanto, un carácter de confrontación en niveles
argumentativos de una élite intelectual inserta en la ideolo­
gía liberal. Por el contrario, los movimientos feministas
iniciados por la mujer desde los espacios del sindicato
obrero, apuntan hacia reformas de tipo social y económico
que aspiran a la modificación de la organización familiar y
de la infraestructura económica. Así, en el caso de México,
hacia fines del siglo XIX, las mujeres pertenecientes a los
grupos "Hijas de Cuauhtemoc" e "Hijas de Anáhuac" lucha­
ban por conquistas sociales tan importantes como a igual

*Lucía Guerra Cunningham es profesora ele letras en la Univ. de
California en lrvine. Es autoradcl.lJ narrativa de M aríaLuisaBombal
(1980) y Texto e ideología en la narrativa chilena (1988). Es la
compiladora de Mujer y sociedad en América Latina (1980), Tra­
dición y marginalidad en la literatura chilena (1985) y Splintering
Darkness: LatinAmerican Women Writers inSearch ofThemselves
(1990).Tradujo la obra de María Luisa Bombalal inglés:New Islands 
(1982) y es novelista: Más allá de las máscaras (1986). 

trabajo igual salario y los derechos igualita�f3s gR fli
1

familia. 
Si la feminista burguesa era considerada "una señora algo 
excéntrica" que pagaba su descaro con la mofa o la quema de 
sus escritos, en el caso de la mujer obrera, dicha excentrici­
dad se convertía en un peligro político que merecía la 
persecución, el castigo e incluso la cárcel. 

A partir de 1968, la diversidad ideológica de los movimien­
tos feministas se ha acentuado, haciendo de ellos la textura 
efervescente de una marea en la cual se distinguen corrientes 
dominantes, desbordes, resacas y contramareas. Insertos en el 
flujo mayor de estructuraciones sujetas a los complejos movi­
mientos actuales de la hegemonía y la dependencia, durante la 
década de los setenta, los di.,;cursos feministas franceses y 
norteamericanos surgieron como voces dominantes, bajo la 
batuta señera del pensamiento de Simone de Beauvoir. Si bien 
estos discursos difieren en cuanto a presupuestos filosóficos y 
m�todologías, ambos se proponen investigar y develar los 
mecanismos del sistema falologocéntrico con el objetivo de 
finalmente desmantelar dichos soportes ideológicos. Y la 
búsqueda de las trampas del enemigo ha resultado ser un 
proceso de doble faz puesto que el andamiaje del sistema 
dominante ha permitido también descubrir la carencia de un 
discurso propio, los vacíos y espacios en blanco que han 
propiciado las construcciones culturales asentadas en una 
perspectiva masculina y masculinizante. 

Si irreverentemente se escribiera un manual para desnu­
dar al Padre -signo supremo de toda estructura patriarcal­
éste resultaría ser un pastiche satánico de instrucciones, . 
contrainstrucciones y sugerencias parciales e insuficientes. 
Porque, en el caso de este Padre, sus ropajes no son nunca los 
mismos. Como una especie de Proteo huidizo, en él, los 
ojales, las presillas y los cierres se reubican constantemente 
requiriendo de una estrategia también proteica. Las diversas 
maneras de desatar sus vestiduras corresponden a un proceso 
de contextualización que, en el caso de Latinoamérica, hace 
pertinente el cuestionamiento de las teorías propuestas por 
los feminismos dominantes. En el territorio iberoamericano, 
los mecanismos de la falocracia europea y el sistema por ella 
diseñado resultan ser la toga artificiosa y forzadamente 
homogeneizante de otros imperios vencidos del falo, aqué­
llos del conglomerado indígena disperso pero aún latente a 
nivel de sub-culturas. Esta toga ha asumido también otros 
ornamentos y otros pliegues en un continente latinoamerica­
no que hizo su ingreso a la cultura de occidente a partir de una 
gestualidad específica de lo masculino concebido como la 
capacidad de dominar a la naturaleza, la habilidad para 
subyugar mujeres y el talento en el liderazgo político. 
Conexiones significativas del machismo latinoamericano 
aún no suficientemente estudiado como el triple haz de una 
textura que incluye a la subordinación femenina dentro de 
las modalidades valoradas de la explotación de recursos 
económicos y el gobierno de los pueblos. 

Dentro de este contexto periférico donde lo europeo es el 
centro dominante superpuesto, los planteamientos revolu-



Feminaria I 8 • 2 

cionarios de Luce Irigaray, Julia Kristeva y Hélene Cixous 
se transforman en puntos de partida de otras espirales engen­
dradas por una asimilación problemática y no lineal del 
conocimiento feminista contemporáneo. 

De este modo, los recursos del cuerpo, verdadera matriz 
ideológica del pensamiento francés y norteamericano, resul­
tan insuficientes y hasta esencialistas y biologizantes en un 
continente marcado por la represión política y la tortura. En 
Latinoamérica, difícil resulta abstraer el cuerpo femenino 
cuando éste se utiliza en la hermenéutica de la confesión, 
también se hace difícil teorizar acerca de la constitución de 
un Sujeto-mujer en un continente en el cual el Sujeto 
masculino está asimismo enclavado en la otredad de la 
dependencia económica y la subordinación social. 

Por otra parte, las regulaciones y represiones impuestas 
sobre el cuerpo femenino en Latinoamérica por un código 
moral que arranca de la tradición judeo-cristiana aún lo cubre 
de mantos virginales y sublimes que hacen de la jouissance 
sinónimo de lo inexistente e innombrable. Más aún, la especi­
ficidad de este cuerpo femenino en nuestro continente adquie­
re rasgos que, lejos de histerizarse, se historizan cuando 
alojando la fotografía de un hijo desaparecido, asumen la 
función de un cuerpo político. Y el mismo signo patriarcal de 
la maternidad que ha sido pliegue y clausura de la identidad 
femenina, se abre y despliega en una contingencia que, en el 
caso de las Madres de la Plaza de Mayo, resulta ser el recurso 
más efectivo en la resistencia política. 

Si, hasta ahora, las ideologías feministas en Estados Unidos 
y Francia le han dado énfasis al cuerpo en su dimensión 
libidinal, parte del discurso teórico latinoamericano se ha 
centrado en el Hacer doméstico de ese cuerpo desbaratando, 
como ya lo hiciera Sor Juana Inés de la Cruz, las jerarquizacio­
nes canónicas del saber que han hecho de la filosofía y de la 
ciencia disciplinas separadas de lo cotidiano. Camas deshe­
chas, verduras que se cortan y carnes por asar subversi vamente 
se transforman en metafísicos anclajes de la identidad feme­
nina en una relación Cuerpo-Mundo que propone visiones 
anti patriarcales con respecto al Ser y la Materia. Por otra parte, 
esta manipulación de la Materia realizada de manera marginal 
procrea la imagen de la madre-araña, lalén kuzé en lengua 
mapuche, que silenciosamente se opone, desde el andamiaje 
de su telar, a la figura monarquizada del padre. 

Estas modificaciones de los pensamientos feministas 
dominantes realizadas desde la periferia latinoamericana, 
delínean también, en su expresión minoritaria, un énfasis en 
la maternidad como la sujeción a un orden y un ritmo 
naturales que hacen de la gestación no sólo la vivencia del 
desgarro y el exilio, como postula Julia Kristeva, sino 
también las versiones silenciadas de otros modos no teoriza­
dos de la receptividad y la reciprocidad. 

Incursionar en la problemática de la mujer latinoamerica­
na a partir de los parámetros ya extensamente elaborados en 
Europa y los Estados Unidos implica, a nuestro parecer, 
reciclarlos en el espacio uterino de la violencia y el despojo. 
Una alternativa ideológica consiste en recuperar los frag­
mentos cercenados de una memoria cultural construida por 
la historia oficial masculina y de origen europeo tomando 
como punto cardinal de este relato mutilado a la madre 
indígena. Su violación por parte del conquistador español 
sería entonces el acto seminal de una paradoja histórica que 
hace de su cuerpo la figura inaugural de un mestizaje el cual 
también la relega al silenciamiento y la indigencia. Los 

orígenes de la mujer latinoamericana estarían, entonces, en 
la madre amancebada, en el despojo marginal que funciona 
como paradigma de lo femenino en los estatutos legitimiza­
dos de nuestro continente. Y es a partir de este despojo 
original que es posible explicar la producción literaria como 
escritura excedente e indigente, como relatos desbordados 
que impiden el diálogo o confrontación con los ideo lo gemas 
masculinos dominantes. 

Si en el discurso crítico de Oc ta vio Paz, la madre indígena 
deviene en la apertura a la traición, para esta nueva perspec­
tiva, ella constituye el eje teórico desde el cual la mujer 
latinoamericana puede articularse en la historia. Cuerpo 
violado, despojo silenciado, inopia despreciada que le per­
mitiría estratégicamente producir una escritura propia en los 
bordes desbordados de lo asistémico. 

Pero esta alternativa no está carente de los peligros 
arcaizantes de todo retomo a los orígenes. A nivel teórico, 
estos serían los orígenes de una verbalidad dividida entre 
significante ( el cuerpo indígena) y el significado ( el nombre 
español). Escisión que sólo constituiría el inicio de una 
espiral marcada por otras invasiones que han hecho de 
Latinoamérica un continente en el cual siempre ha existido 
la dependencia económica y cultural. Por lo tanto, este 
paradigma de nuestro orígenes resulta insuficiente. La inva­
sión violenta del conquistador español ha proliferado en 
otras invasiones que han hecho de nuestro continente el 
territorio de la heterogeneidad foránea. Mezcla de códigos y 
lenguajes que nos ubican en una plena posmodernidad que, 
a primera vista, aspira tachar todo aquello signado por el 
poder falogocéntrico. 

Sin embargo, las tachaduras mismas siguen siendo reali­
zadas por una élite intelectual que tiende a ignorar las 
complejidades históricas y sociales de "lo femenino". Jacques 
Derrida propone recurrir momentáneamente a las categorías 
atribuidas a la mujer en un proceso de deconstrucción que 
tendría finalmente que anular la oposición binaria misma de 
lo masculino y lo femenino. Recurso que ya utilizara André 
Breton durante la década de los años veinte quien siempre 
afirmaba que el surrealismo era esencialmente femenino, un 
movimiento artístico que se deslizaba por debajo y por 
encima de todo lo masculino. 

Demás está señalar que estas abstracciones de lo femeni­
no constituyen en sí un acto de apropiación y posesión muy 
similar a aquellas representaciones que se hicieran en el 
pasado de la Libertad y la Justicia simbolizadas por la 
hermosa figura de una mujer, aunque a ella misma como ente 
histórico se le vedara participar en la creación de los códigos 
legales y las constituciones de las repúblicas democráticas. 

La verdadera alternativa del feminismo como movimiento 
social está en la constante historización de lo femenino 
postulado, en el caso latinoamericano, dentro de los comple­
jos y contradictorios factores de raza y estratificación social. 
Su cuerpo vastamente manipulado por los medios de comu­
nicación masiva debe constituirse en un derecho que le 
permita modificar tanto las regulaciones sobre el aborto como 
el sistema de trabajo el cual dictatorialmente ignora los ritmos 
biológicos de la mujer. Pero, más allá del cuerpo que nos 
iguala a todas, el movimiento feminista, en nuestro continente 
sobre todo, debe promover una efectiva comunicación y 
solidaridad que aniquilen las jerarquías establecidas por un 
poder aún patriarcal y monolítico que nos dispersa. 

.. 



Femínaría I B • 3 

Dossier especial: 

El feminismo en estos tiempos neo liberales 

La crisis económica-social que presenta Ar­
gentina en los últimos quince años y las políticas 
neo/ibera/es que el actual gobierno impulsa con 
el afán de superarla, convocan a una profunda 
reflexión por parte de las fuerzas opositoras 
progresistas. 

El feminismo, como movimiento político que 
anhela la profundización y la ampliación de la 
democracia, no se debe mantener al margen de 
este debate. 

El actual modelo económico desarrolla una 
serie de medidas -entre ellas.la desinversión o 
privatización de la salud y de la educación y la 
flexibilización laboral- cuyo costo y efectos se 
descargan unilateralmente sobre los sectores 
populares. 

Ante la ausencia de proyectos poi íticos alter­
nativos visibles ,1 la incapacidad de las fuerzas 
políticas y sociales tradicionales de dar respuesta a la 
creciente marginación de amplios sectores de la sociedad, 
se plantea la tensión de la desigualdad social y la existencia 
de una democracia política verdadera. 

La comprensión de la democracia se reduce en este 
contexto -como quedó demostrado en las últimas eleccio­
nes- a la estabilidad. Esta significa para una gran parte de 
la población la posibilidad de poder planificar, a lo sumo, 
la escasez de sus recursos. 

La primacía del pragmatismo y de la economía (liberal 
de mercado) sobre el análisis político acerca de las formas 
de resolver la crisis actual, llevan a una dinámica que tiende 
a desplazar del debate público temáticas propias de la 
democracia como la igualdad, la justicia y la ética. 

Ante este cuadro se pudo observar últimamente dos 
fenómenos contradictorios para el feminismo: 1.-el 
surgimiento de múltiples movimientos de protesta protago­
nizados por mujeres; 2 .-la ausencia de la "voz feminista" en 
el escenario público. 

Esta contradicción sintomática del contexto político­
social actual -es notorio que las mujeres se vuelven visibles 
políticamente en tiempo de crisis y la muy evocada "muerte 
de las utopías" dificulta la articulación de ideas que cues­
tionan el orden establecido- necesita ser analizada bajo la 
pregunta de qué alternativas y estrategias desarrollará el 
feminismo ante e/fenómeno y las consecuencias del proceso 
de transformación que presenciamos. 

Con este motivo, Feminaria convocó a la mesa redonda 
"El feminismo en estos tiempos neoliberales" que se realizó 
el día 10 de octubre de 1991 enLiber/Arte. Lo que sigue son 
las ponencias allí presentadas (con dos cambios: Norma 
Morandini no tenía la suya escrita y la de Zita Montes de 
Oca fue solicitada posteriormente). 

J.M.

El neoconservadorlsmo y la so­
ciedad civil: los desafios para 

los feminismos, de Mabel Bellucci 

Atendiendo el momento actual de crisis in­
ternacional -que no es más que el proceso de 
reconvertibilidad tecnoecónomica del capitalis­
mo- podríamos considerar a estos cambios como 
variables significativas que fundamentan la ins­
tauración de la "economía popular del mercado" 
sustentada por el proyecto menemista. No obs­
tante, sin dejar de asignarle la importancia que 
sin duda tienen, es preciso subrayar que el con­
texto mundial es un componente necesario pero 
no suficiente para reflexionar y armar nuevos 
diagnósticos en tomo a las transformaciones 

aceleradas que se están dando al interior de nuestra sociedad 
reconvertibilizada por consenso. Dichas transformaciones 
van mucho más allá de un simple ajuste: estamos asistiendo 
a una democracia incapaz de articular la sociedad civil con 
la sociedad política (llámese al espacio concentrado de 
tomas de decisiones tales como partidos políticos, sindica­
tos, estado). J ustamcnte, las variadas indentificaciones entre 
sociedad civil y sociedad política representan la condición 
esencial que hace posible una democracia moderna. Al 
respecto, el politólogo Atilio Borón se refiere a este fenóme­
no de esta manera: "Estado y sociedad no pueden ser 
considerados como sectores aislados porque ni el primero 
puede ser plenamente comprendido sin su articulación con 
la segunda, ni ésta puede ser adecuadamente explicada por 
sí misma, apelando a la ficción de una sociedad sin estado, 
que es tan fantasioso como la imagen de un aparato estatal 
flotando por encima de la sociedad y su historia". ( 1) Por lo 
tanto, esta democracia incompleta y en proceso de metamor­
fosis no está en condiciones de contemplar las demandas 
ciudadanas en su totalidad. Es decir, considerar a la ciudada­
nía política como entidad integrada de la ciudadanía social 
sin que corran por andariveles paralelos. Convengamos 
entonces que ciudadanía política y ciudadanía social son las 
dos caras de una misma moneda.(2) 

Como efecto de las respuestas que da el sistema político­
estatal tanto a las necesidades económicas como a la "crisis 
de legitimación" de las instituciones (3) aumenta la diver­
sidad y cantidad de organizaciones populares urbanas que 
buscan soluciones alternativas, gregarias y espontáneas y no 
políticas a sus problemas en esta coyuntura histórico parti­
cular. 

Entiéndase que estos movimientos defensivos de con­
junto no son espacios libremente elegidos, ni únicos, ni 
últimos y disefian sus objetivos relacionados a cubrir nece-



Feminaria I 8 • 4 

sidades básicas insatisfechas. Vale decir: los pobladores 
urbanos se unen para reclamar, exigir y conseguir de parte de 
los poderes público�ejores condiciones de vida. Inclusive, 
en determinada circunstancia, puede suceder que prescindan 
de las organizaciones y recurran a estrategias individuales 
para obtener su cometido. Solo en la medida que esta opción 
es imposible, recurren a la instancia organizativa. 

Las acciones colectivas con conciencia comunal 
Quisiera detenerme en este punto ya que en esas instan­

cias informales organizativas, las mujeres asumen posicio­
nes activas en defensa del conjunto. Si bien estos movimien­
tos pueden estar integrados por ambos sexos, suelen las 
mujeres cumplir roles protagónicos en cuanto al diseño de 
acciones inmediatistas, concretas y necesarias. Recuérdese 
las organizaciones vecinales, las movilizaciones de los ju­
bilados, las marchas de los vendedores ambulantes, las 
concentraciones de las familias carton.eras, las puebladas, 
los saqueos, etc. Ahora bien, existe una serie de indicadores 
emergentes que parecen sugerir que nos encontramos frente 
a un nuevo fenómeno, a diferencia del movimientismo 
social de los ochenta. Desde ya que dicho fenómeno merece 
nuevas distinciones analíticas de manera que se permita 
encontrar su diferencias y analogías con los clásicos movi­
mientos sociales. Para ello, deberíamos recabar en un con­
junto mínimo de criterios pautales (4): a) contenido de las 
demandas, b) el carácter estructural o conjuntural del con­
ílicto, c) su correspondiente instancia organizativa, d) la 
duración en el tiempo delconflicto y por ende del movimien­
to organizativo, e) la formalización y el impacto social que 
se proponen, f) su articulación con las diferentes estructuras 
formales e informales participativas, g) la distinción entre 
las intenciones subjetivas de los actores y los efectos obje­
tivos que inciden sobre la realidad. 

Todas estas cuestiones -y muchas otras que seguramente 
podrían considerarse- tallan para distinguir a los movimien­
tos sociales de este campo difuso que constituyen los grupos 
asistenciales urbanos emergentes de la crisis económica y de 
la identidad representativa. 

Se autoconvocan en torno a demandas asistenciales 
sumamente urgentes y puntuales que no siempre incorporan 
propuestas de transformación global para el conjunto de la 
sociedad. Por lo tanto, sus formas organizativas no espontá­
neas, efímeras y circunscriL1s al recurso de la acción directa 
colectiva más o menos inorg{mica. Vale decir: suelen apa­
recer como expresiones de malestar social reactivo no arti­
culado, con un fuerte sesgo de protesta reivindicativa. Por 
estas razones, y seguramente por otras más, no siempre 
disponen capacidad de incidencia sobre otras instancias 
participativas formales y no formales. 

Cabría preguntarse entonces: ¿Hasta qué punto estos 
actores colectivos implicados en la acción directa de la 
protesta disponen o adquieren conciencia de su fuerza con 
fines ulteriores? Si bien no podríamos responder con preci­
sión, podríamos categorizar esas modalidades de emergen­
cia bajo la expresión que Charles Till y llama "nuevas lógicas 
de acción colectiva". Entendiendo "a todos aquellos movi-

mientos en estados incipientes que conducen a la formación 
de una conciencia comuna! o com unalism o". ( 6) Por lo tan to, 
no encierran en sus acciones intentos de conjunto para 
efectuar cambios totalizadores, crear un orden totalmente 
diferente o proponer nuevos valores como una tratativa 
rupturista al estilo de los movimientos sociales tipo derechos 
humanos, feministas o ecologistas. Tampoco encierran por 
parte de sus actores, intencionalidades de modificar, alterar 
o transformar el sistema político siguiendo los dictados de 
un programa previamente establecido que conduzca a la 
toma del poder, propuestas que resultan imprescindible para 
los partidos políticos. 

Las organizaciones colectivas barriales rompen las 

fronteras entre lo público y lo privado 
A partir de la segunda mitad del siglo, la calle, el barrio, 

la comunidad, comienzan a ser escenarios en los cuales cada 
vez más se construye el sentido de la lucha de los sectores 
populares y conectan el ámbito público con su cotidianeidad. 
Estos espacios nombrados contienen fuertes componentes de 
la vida diaria y, a su vez, garantizan mecanismo de socializa­
ción significativos, casi más importantes que los partidos 
políticos y los sindicatos. No por ello, dejan de coexistir con 
los espacios tradicionales en donde se centró y concentró la 
historia moderna de los movimientos de resistencia antisisté­
micos, tales como las fábricas, las organizaciones gremiales, 
la universidad y los pa1tidos políticos, entre otros. 

La ofensiva del ajuste neoconservador que atenta contra el 
rol tradicional del estado -como regulador del bien común- y 
también contra la legitimidad de las instituciones políticas 
con la secuela de "desciudadanización" de los actores socia­
les más afectados no puede menos que provocar, estimular y 
beneficiar la implementación de estrategias de sobrcvivencia 
intrafamiliar o vecinal. En efecto, las familias pobres urbanas 
dependen económica y socialmente de otras y esta dependen­
cia se mediatiza a través de intercambios entre los hogares que 
integran una red de solidaridad, concretándose en forma de 
dinero, en especie, cuidado alternativo de niños, compras 
comunitarias, comidas colectivas, albergue de personas en­
fcnnas o auxiliares que ayuden a acrecentar el presupuesto 
familiar, etc. Estos tipos de estrategias de sobrevivencia, en 
las cuales las mujeres se convierten en figuras protagónicas y 
piezas claves al concentrar un nivel alto de toma de decisiones 
por la división sexual del trabajo, se arman a través de una red 
intradoméstica compuesta por la integración de dos o más 
grupos familiare.s o relaciones vecinales que sirven de apoyo 
al conjunto de acciones cotidianas. Quizá, las mujeres apri­
sionadas por el imperativo de sus roles tradicionales no 
alcanzan a tomar conciencia de su propia capacidad genera­
dora para la rcprod ucción de su grupo, en ténninos de produc­
ción, de consumo, bienes y servicios. 

Frente a este monto de actividades y mecanismo infor­
males que las mujeres pobres realizan para la asistencia de 
su grupo familiar o comunal se ha generado un fuerte debate 
en tomo a la separación entre lo plÍblico y lo privado, lo 
productivo y lo rcproductiYo, como bien sostiene Claudia 
Serrano. Al respecto, ella dice: "Se hace hoy dfa difusa y 



Feminaria I 8 • 5 

prácticamente se extingue al considerar la arena real donde 
la gente actúa. El barrio o la calle, por ejemplo, ¿es público, 
es la ciudad, el espacio ciudadano, o es más bien parte del 
espacio doméstico, donde las mujeres circulan, donde los 
niños juegan, donde las vecinas socorren? En el barrio se 
generan los ingresos, se participa en las organizaciones y 
grupos, se demanda al municipio .... ¿Es público? ¿Es priva­
do? ¿Es espacio masculino? ¿femenino? Son distinciones 
que empiezan a desdibujarse". (6) 

Al dinamizarse las organizaciones populares autónomas 
por la sobrevivencia, la presencia de las mujeres es tan 
manifiesta que ya los límites definidos para la unidad domés-
tico-familiar pierden su sentido. En tanto, la población mas­
culina activa se transforma en desempleada, auto-empleada, 
empleada informal y precaria, modificando ciertamente sus 
reglas de horarios y obligaciones tradicionales con una circu­
lación más continua en la vida privada familiar y en el barrio. 

Si bien el conjunto de actividades que las mujeres desa­
rrollan, ocupan un espacio que no es el privado y doméstico, 
sino que a partir del espacio privado pasan al espacio 
público, no se trata del "gran espacio público" donde se 
deciden los destinos nacionales, sino de un espacio público 
vinculado a la vida cotidiana de las familias, con una base 
territorial que es el barrio. (7) En suma: lo interesante de 
rescatar en este proceso de cambios vertiginosos frente a la 
agudización de la crisis es que tanto las mujeres como los 
varones están alternando y combinando actividades y luga­
res que antes les eran propios, casi se diría, como clanes 
tribales. 

Este proceso de cambio que se presenta en las distincio­
nes entre el mundo público y el privado, no se expresa en la 
cotidianeidad armoniosamente sin fisuras. Se podría hipote­
tizar todo lo contrario: la familia pobre al pasar a ser cada vez 
más una unidad de producción de bienes y servicios hacia el 
mercado para obtener ingresos y hacia sus propios miembros 
para ahorrar recursos, los dispositivos normativos tradicio­
nales se alteran con el agravante que no se sustituyen por 
otros alternativos que funcionan como ordenadores de esta 
nueva circunstancia. ¿Qué sucede con los horarios, con los 
encuentros familiares en torno a sus comidas, a sus ocios 
recreativos? En suma, ¿qué sucede con sus usos y costum­
bres cotidianas cuando el funcionamiento de la unidad 
doméstica depende ya de las ollas populares, los comedores 
parroquiales, el vaso de leche escolar, entre otros? Un 
análisis empírico de la realidad puede indicar que se están 
procesando cambios al interior de la familia. Es probable que 
cada vez más en los sectores populares la definición tradicio­
nal de roles ya no resulta tan operativa, en tanto que la 
iconografía cotidiana se transforma acorde a las exigencias 
que implica enfrentar la crisis con recursos materiales que 
facilitan las estructura mediadoras como las instancias pú­
blicas. En efecto, toda crisis provoca una crisis de la autori­
dad hegemónica y de los valores, y de las significaciones 
imaginarias sobre los que dicha autoridad se asienta. Vale 
decir: toda crisis entraña ruptura, reposicionamiento de los 
actores en un momento histórico de incertidumbre, arbitra­
riedad e ilegitimidad. De acuerdo a la brillante definición 

gramsciana: la crisis consiste, precisamente, en que muere lo 
viejo sin que pueda n::tcer lo nuevo. 

Lo que se expresa en el hecho observable es que la 
privacidad del ámbito hogareño se ve invadida por la irrupción 
del "afuera" y lo que es peor, que ese "afuera" se convierte en 
el mecanismo regulador a través del cual depende -casi exclu­
sivamente- el funcionamiento cotidiano familiar. Cabe supo­
ner que a su interior se efectúan reorganizaciones inmediatas, 
no esperadas ni conscientemente armadas para tal fin. 

Metas finales 

Convengamos que la ofensiva del ajuste neoconservado­
ra en la Argentina no se manifiesta tan sólo por la implemen­
tación de un programa económico sino también por un 
acelerado proceso de transformación y recomposición de 
nuestra sociedad civil. Cabe suponer entonces que aquellos 
sectores directamente afectados por la "modernización con­
servadora" deberían replantearse aparte de su conflictividad 
específica, la confücúvidad social. Vale decir: deberíamos 
interrogamos sobre las luchas que se están librando en el 
seno de la sociedad civil, en la que se posicionan fuerzas por 
conseguir y construir un sentido común hegemónico y qué 
respuestas políticas supone que debería dar el movimiento 
de mujeres a estas luchas. Ya es hora de plantear problemas 
nuevos y replantear problemas viejos. (8) Como cierre 
diríamos que los movimientos feministas necesitan reflexio­
nar sobre las implicancias políticas de este nuevo orden 
nacional consolidado por el menemismo, los efectos del 
desmontaje del Estado de Bienestar, la deslegitimación de 
las instituciones políticas y la ocupación progresiva del 
espacio de la contestación por parte de la franja de los 
dcsciudadanizados que emprenden acciones colectivas con 
conciencia comunal para lograr sus intereses comunes. 
Creemos que las explicaciones estructurales podrán enri­
quecerse significativamente al incorporarse -desde una vi­
sión de género- hipótesis más abarcadoras y, sin lugar a 
dudas, ayudaría al movimiento de mujeres a abordar los 
cambios acelerados que se están dando en nuestra sociedad 
que dista de ser la Argentina de la transición democrática, 
momento en el cual los feminismos retoman su historia. 

Notas 
(!) Atilio Bor6n (1991). Estado, capitalismo y democracia en América 

Latina. Bs.As. Ed. Imago Mundi. 
(2) EduardoGrüner(1991). "Las fronteras del (des)orden. Apuntes sobre 

el estado de la sociedad civil bajo el menemato" en El menemato. Radio­
grafía de dos años de gobierno de Carlos Menem. Bs.As. Letra Buena. 

(3) Grüner, op.cit., p. 90. 
(4) Sobre movimientos sociales, véase Offe, Claus (1988). Partidos po­

líticos y nuevos movimientos socúi/es. Madrid, Sitema. 
(5) Charles Tilly (1978). FromMobilization to Revolution. The Logic of 

Col/ective Action. New York. 
(6) Claudia Serrano (1990). "Mujeres de sectores populares en Chile" en 

Mujer y Crisis. Respuestas ante la recesión. DA WN/MUDAR. Ed. Nueva 
Sociedad. Venezuela, p. 94. 

(7) Serrano, op.cit., p. 103. 
(8) Mabel Bellucci (1991). "De la conciencia mujeril a la conciencia 

ciudadana". Bs.As., mimeo., p.!. 



Feminaria I 8 • 6 

La cosmovisión feminista, de Leonor Calvera 

El feminismo -en rigor, las acciones concertadas del 
feminismo- surgen en condiciones históricas de probabili­
dad. Basta volver la mirada hacia atrás para comprobar 
cómo, en el pasado, ha brotado simultáneamente con movi­
mientos reivindicatorios de vario signo. Así, aparece entre­
lazado con la búsqueda de los derechos políticos en la 
Revolución Francesa, con las luchas anti-esclavistas que 
jalonaron el siglo XIX, confundido casi con las ligas de 
templanza que pugnaban por una mejor calidad de vida, 
imbricado largamente con las propuestas socialistas, de las 
cuales el feminismo es tanto deudor como tributario. 

Esta somera enumeración permite distinguir algunos 
rasgos importantes. El primero es que, históricamente, el 
feminismo no ha partido de una representación independien­
te en pos de completar la mitad vacía del círculo de la 
humanidad, la ausencia femenina en la construcción del 
sujeto público y el sujeto privado. Antes bien, ha nacido en 
tanto necesidad fáctica, en cuanto carencia social. En otras 
palabras, el feminismo ha sido fenomenológico en la medida 
que parte de los hechos hacia una nueva concepción teórico­
filosófica del ser en el mundo. 

Esa raíz circunstancial nos ubica de pleno en un segundo 
rasgo que constituye quizá el punto más débil del feminis­
mo: su discontinuidad. 

Una y otra vez pudimos comprobar cómo el movimiento 
de mujeres prestó su apoyo a causas ajenas que, en cierto 
modo, prometían también un mejoramiento de la condición 
de la mujer. Al conseguirse el éxito relativo de las primeras, 
las específicas del feminismo quedaban sin sustento, flotan­
do en un mar de indeterminaciones. Sin el apoyo de los 
antiguos compañeros, enfrentadas a un medio hostil, des­
orientadas por las respectivas lealtades de pertenencia, faltas 

La Asociación de Literatura Femenina Hispáni­
ca es una organización internacional fundada en 
1974 con el propósito de difundir el conocimiento 
y el estudio de la literatura femenina que se publica 
en lengua española. Varones y mujeres de letras, 
estudiantes y estudiosos/-as de la literatura feme­
nina hispánica están invitados/-as a incorporarse a 
la Asociación, cuyo órgano oficial es Letras Fe­

meninas. La revista acepta colaboraciones de los 
socios y las socias de número de ALFH en forma 
de artículos críticos sobre literatura femenina, re­
señas de libros escritos por mujeres, entrevistas a 
escritoras y noticias de interés académico. Las 
socias pueden enviar también poemas, piezas 
teatrales y narraciones cortas, siempre que sean 
inéditas. 

Informes: Dra. Adelaida López de Martinez 
Department of Modern Langs. & Lits. 

111 Oldfather Hall 
University of Nebraska - Lincoln 
Lincoln, NE 68588-0315 - U.S.A. 

de una estrategia y una teoría 
arrnonizadoras, las mujeres en­
contraban difícil emprender una 
acción global conjunta. En defi­
nitiva, se acababa estrechando 
filas alrededor de unos pocos 
puntos de concordancia. Lo que 
se presentaba inicialmente como 
una modificación general de las 
relaciones y la sociedad queda­
ba reducido a la mínima expre­
sión de la consecución de un 
objetivo. El ejemplo más claro 
en ese sentido le proporcionan 
las luchas por la obtención del 
voto. La amplia revisión pro­
puesta por las pioneras -tal los 
casos arquetípicos de la Decla­

ración de Sentimientos de Seneca 
Falls,enEE.UU.,oelPrograma 

mínimo de reivindicaciones fe­

meninas en nuestro país- pronto 
fue olvidada, concentrándose los esfuerzos exclusivamente 
en la obtención del sufragio. El medio usurpó rápidamente 
la calidad de fin. Absorbió energías, esfuerzos, dinero y 
tiempo. Les trajo soledad e incomprensión a sus promotoras: 
como todo intento de quiebra en la hegemonía androcéntri­
ca, hubieron de pagarlo al precio de una reacción descalifi­
cante. Cuando finalmente obtuvieron ese ansiado derecho a 
votar y ser votadas, el desencanto impuso una pausa: vaciado 
de los contenidos originales parecía demasiado para muy 
poco. La desilusión llevó en algunos casos a que el feminis­
mo se replegara durante varias décadas. 

La discontinuidad intrínseca se ve alimentada por una 
malsana discontinuidad exterior, provocada. Es un hecho 
que, abierta o encubiertamente, el manejo de la opinión 
pública tiende a romper la continuidad de la experiencia 
feminista. Se habla de superación o de fracaso. Lo que 
importa es separar los distintos momentos de las luchas 
reivindicatorias o transformadoras, aislarlas para quitarles 
coherencia. De esta manera cada mujer se siente fuera de un 
destino común. Lo que pueda ocurrirle no se relaciona con 
lo acontecido a otras, en otros tiempos. No hay igualdad de 
sentido. Por lo tanto, no hay necesidad de memoria, de 
rescate de lo que fue y de quienes fueron. 

Se sabe muy bien que allí donde no hay memoria, 
tampoco hay posibilidad de una identidad real. Y si no hay 
perfil identificatorio propio, tampoco se podrá introducir 
verdaderos cambios en la suerte de las personas, en la 
construcción del futuro. Asimismo, esta ruptura en la conti­
nuidad de las experiencias divide a las mujeres, las aísla, 
robándoles la floración de los gérmenes de solidaridad que 
podrían llevar a una auténtica transformación. 

La quiebra en la unión de los distintos tiempos y lugares, 
con la consiguiente abolición de la facultad evocadora, ha 
sido una de las principales características del terrorismo de 
los grupos de dominación, especialmente del Estado. Una 



Feminaria I 8 • 7 

reflexión superficial podría llevar a creer que todo eso ha 
cambiado, que pertenece al oscurantismo del ayer. Muy por 
el contrario, es en la actualidad donde toma formas particu­
larmente perversas y sutiles. 

Los avances en el conocimiento racional han llevado al 
desarrollo de las ciencias, la industria y la tecnología. Este 
modo de producción condujo asimismo a nuevas formas de 
gobierno, privilegiándose especialmente una a la que cono­
cemos como democracia. En ese proyecto cuantificador, 
clasificador y consumista, la tendencia es la homogeneiza­
ción de los individuos. La educación en general va en el 
sentido de modelar uniformemente a los niños y jóvenes 
para volverlos aptos a la mayor conformidad con el medio. 
Y lo propio ocurre con los medios de comunicación respecto 
a los adultos. Esta adaptación lleva, consiguientemente, a la 
anonimia, a la indiferenciación. Sin embargo, para que la 
adaptación pueda realizarse sin excesivos tropiezos, el sis­
tema de poderes ha incorporado la posibilidad del cambio 
como motor interno. Es el viejo truco de modificar algo para 
que nada cambie realmente. En verdad, el umbral de toleran­
cia es gatopardismo puro. 

Tal es lo que ocurre con la oficialización de las reivindi­
caciones feministas. Tomar un emergente y absolutizarlo 
tiene tanto que ver con el verdadero feminismo como un ave 
disecada con la libre majestad de un pájaro en vuelo. Lo 
oficial, lo aceptado, toma un proyecto -como sucediera, por 
ejemplo, con la modificación del ejercicio de la Patria 
Potestad- y lo transforma en realidad después de haberlo 
vaciado de contenido. Vale decir, se apodera de un cuerpo 
vivo, le extrae la sangre y devuelve un pingajo cadavérico. 
O analiza los problemas de fa mujer en estudios ad hoc como 
si examinara una momia arqueológica, sin conexión revita­
lizadora alguna con la vida cotidiana. Esta seudo-superación 
alienta la buena conciencia de los sostenedores/-as del más 
rancio androcentrismo, la ficción de una democracia plura­
lista, sin que, por cierto, nada sea afectado en profundidad. 

Los tumultos político-económicos de este fin de siglo 
repiten otro rasgo histórico: el desvío de las potencialidades 
femeninas de cambio hacia formas alternativas de adminis­
tración de las crisis. Las mujeres como sostén de la familia; 
los microemprendimientos, la gestión de la miseria, toman 
el lugar que debieran ocupar problemas de fondo. Pero, 
desgraciadamente, la complicidad de las mujeres con el 
mantenimiento de políticas tradicionales les veda el desarro­
llo de formas alternativas, enajenándolas en la responsabili­
dad de un fracaso que sólo lleva la marca de su ausencia. 

Las ideologías han muerto. Los muros se derrumban; las 
cortinas se desvanecen. Ya no hay proyectos globales. La 
historia ha llegado a su fin. ¿Es esto cierto? ¿Podemos las 
mujeres suscribir estas afirmaciones que corren como buena 
moneda? ¿O, por el contrario, sostendremos que lo que llega 
a su ocaso son sólo las ideologías patriarcales nacidas al 
calor de los absolutos científicos decimonónicos? ¿Acepta­
remos sin más que estamos en la época pos -posmoderna, 
posindustrial, posfeminista- o estamos en condiciones de 
verla sólo como un movimiento pendular que habrá de 
llevarnos hacia una nueva aurora? 

El feminismo rechaza la concepción androcéntrica-judeo­
heleno-cristiana- de un mundo cerrado en dicotomías irre­
conciliables. Más en consonancia con el pensamiento apor­
tado por la nueva física, propone un relativismo que produz­
ca una realidad de conjunción de los opuestos. Para ello, la 
mujer ha de incorporarse cuantitativamente a todos los 
órdenes sociales, generando una conciencia representativa 
del pensar desde la otredad. 

La concepción predominantemente masculina del uni­
verso ha llevado sus acciones más allá de toda media al punto 
de volverse contra sí misma. El resultado es un mundo en 
desequilibrio, atemorizado por las pestes y el cataclismo 
bélico mundial, que no ha resuelto ni siquiera los problemas 
básicos de convivencia entre las gentes y los pueblos. 
Violencia, dominación, pobreza, agotamiento de los recur­
sos naturales, se asoman en el horizonte inmediato del 
género humano. En este discurso megalómano, el feminis­
mo ha comenzado, muy lenta y tímidamente, a trenzar uno 
pocos hilos. 

En primera instancia, h� introducido un elemento cues-
tionador de signos y significados en el dis-
curso patriarcalista. ,\.� ,',, .' .f , La óptica del género, 
hasta hace poco tiem- , '·'?' �- f :;.r po inexistente, ha co­
menzado a cobrar . i:, cierto relieve en los 
aná:isis de todo ti�o-�1 .'. Lº •• � <.#:Comienza a resque-
braJarse el lenguaJc :� • · ,, ·. cuya estructura no es 
sino reflejo de la es- \,■�--.u tructura del mundo. 

En su búsqueda · , ' de la identidad fe-
menina, el feminis- � mo ha creado la con-
ciencia de una re-definición del sujeto, puesto en cuestio­
namicnto a comienzos de este siglo. Al re-dimensionar 
los límites con la naturaleza y la cultura, el feminismo ha 
hecho que la mujer incorpore la diferencia como catego­
ría de pensamiento en el totalitarismo del sujeto varón, 
impulsando asimismo una inédita búsqueda del papel 
masculino en la cultura. 

Mediante el feminismo estamos en condiciones de 
invertir los términos actuales que hace crecer la parte 
colectiva y funcional de la personalidad a expensas de lo 
individual y humano. El feminismo -que, en definitiva, no 
es sino un humanismo que busca la abolición de sí mismo­
propicia la gestación de una conciencia planetaria de la 
que no esté excluida la diferencia. Y esto por medio de 
una praxis liberadora donde concuerden también el sen­
timiento, el pensar y la palabra. 

No son buenos estos tiempos para la germinación femi­
nista. El avance de políticas de corte neoliberal expropia el 
poder de transformación feminista bajo la capa de la toleran­
cia y las concesiones. Se alienta el oportunismo al dar lugar 
destacado a personas o temas inocuos. Se debilita el movi­
miento apropiándose de sus consignas y convirtiéndolas en 
objeto de consumo. Se estimulan intereses espurios pre­
miando a personas sin relieve transformador. Y, sobre todo, 
se practica una de las peores formas de desaparición: la 
intelectual. Se cava una amplia fosa de silencio o indiferen­
cia y allí se entierra toda respuesta que conlleve un auténtico 
giro de modificación en los poderes e intereses establecidos. 



Feminaria I 8 • 8 

Quizá en la Argentina, más que en otros países, se han 
convertido en desapariciones, incluida la intelectual: muje­
res y varones por igual hurtan todo reconocimiento, borran 
las huellas del pasado par dejar a las mujeres sin historia, sin 
referencias básicas. Y doy fe personal de esto, por cuanto me 
siento víctima de ello. Soy una desaparecida intelectual, 
cuyos aportes a la noción de género así como su acción 
fundacional del movimiento feminista nunca ha sido admi­
tida públicamente. Me pregunto qué no habrá ocurrido en el 
pasado si en la era de las comunicaciones sucede esto. 

Olvidos o desconocimientos semejantes no son por acci­
dente sino que, consciente o inconscientemente responden a 
una política de ocultamiento. Desapariciones que cortan una 
línea troncal de pertenencia y nos dejan recién nacidas en 
una intemperie fraguada por la mala fe, el oscurántismo y los 
intereses creados. Por eso me duelen. Pero no desespero. Las 
grandes ideas transformadoras tardaron a veces siglos en 
convertirse en realidad. Y el feminismo es una de esas 
inmensas, poderosas ideas germinales que llevarán a la 
transformación de la condición humana. Mientras tanto, 
hago mías y repito las palabras que en 1888 escribióEmmeline 
Pankhurst: "Recordad la dignidad de vuestra condición de 
mujer. No supliquéis; no imploréis; no os rebajéis. Infundías 
coraje, unid vuestras manos, ponéos de pie a nuestro lado y 
luchad con nosotras". 

THIRD WOMAN PRESS 

THIRD WOMAN PRESS se fundó en 1980 con 
el objetivo de "inventar a nosotras mismas", 

es decir, recopilar las voces de 
las chicanas/latinas y las mujeres 

del tercer mundo 
para otorgar sustancia, peso y solidez a nuestrn 
existencia silenciada. Si nuestras vidas se han 

desarrollado entre las líneas patriarcales, 
THIRD WOMAN PRESS ha intentado 

enfocar ese espacio. A ese fin hemos creado 
THIRD WOMAN JOURNAL que incluye pcesia, 
narrativa, teatro, ensayos, crítica, entrevistas y 

�rte gráfica. Nos hemos comprometido a publicai 
la obra de chicanas/latinas y mujeres del 

tercer mundo. 

Informes: THIRD WOMAN PRESS 

Chicano Studies 

Dwinelle Hall 3412 

University of California 

Berkeley, CA 94720 

U.S.A. 

La telaraña neoconservadora y las deman­
das de las mujeres, de Zita C. Montes de Oca

El modelo actual de neoconservadurismo en nuestro país 
tiene características muy peculiares. No quedan dudas que, 
cuando se escriba la historia del futuro, se dirá "antes de 
Menem" y "después de Menem". La capacidad, la astucia 
del presidente para demoler y apalear las estructuras y las 
instituciones sociales es innegable y ante esto es necesario 
realizar algunos análisis. 

En el actual "discurso" presidencial, la política y sus 
instituciones aparecen como una práctica movida por intere­
ses ideológicos (en un mundo a-ideologizado) y sólo desti­
nada a satisfacer las ambiciones corporativas de sus repre­
sentantes. 

Y en este campo de acción, los "territorios" de los políticos 
y los "territorios" del menemismo son diferentes. 

¿Pueden estar en un mismo plano aquellas personas que 
persiguen beneficios político-partidarios y aquellos otros 
(Menem y sus hombres) que sólo luchan por la "grandeza 
nacional y el bienestar del pueblo"? 

Como consecuencia de este discurso, como consecuencia 
de estas "verdades" que funcionan como epitafio de las ideo­
logías, no existe, para nuestro neoconservadurismo ningún 
otro/ninguna otra capaz de ser reconocida como sujeto político. 

Para el actual modelo, para Menem, no existen otros 
individuos, no existen pares. Todos somos forajidos, merce­
narios, ideologistas o desaforados cuando simplemente 
manifestamos nuestro disenso. 

La verdad patriótica encarnada por el oficialismo se 
convierte entonces en la síntesis, en la representación de la 
totalidad nacional. 

En el marco de este modelo (¿a-ideológico?), la política, 
ese espacio en el cual de a poco habíamos empezado a 
participar las mujeres y que estaba empezando a ser consi­
derado como válido por el feminismo para introducir sus 
objetivos transformadores, ha dejado de ser el lugar desde 
donde se deciden democráticamente las propuestas y las 
ofertas programáticopolíticas. Ha dejado también de ser el 
centro productor del sentido de una sociedad democrática. 

Esta "verdad patriótica" se ha convertido en fundan te del 
actual orden social, el sentido nos llega desde afuera, desde 
esta "verdad" y como no nos pertenece, casi no puede ser 
modificada, discutida o problematizada. Esta verdad se ha 
convertido en una paradoja, especialmente para el feminis­
mo en su intención de formulación de un proyecto global 
alternativo. 

El feminismo argentino se encuentra ahora, tal como lo 
dijo J ulieta Kirkwood, ante la "ideología tradicional autori­
taria, inmovilista, cauteladora del orden y que es rígida y 
cerrada al cambio". 

Esta "verdad" que legitima desde afuera el orden y el 
sentido social, impide, a través de una lógica perversa que la 
sociedad genere sus valores en sí misma y que las mujeres 
podamos ser parte activa de esta generación, de este sistema 
de convivencia. 



Feminaria I 8 • 9 

Competir por los cambios 
sociales y los mecanismos del 
orden comunitario, por la justi­
cia y el bien común, ya no tiene 
sentido: no hay más nada que 
hacer, todo está previsto por la 
"verdad patriótica y revelada". 

Este esquema presupone 
¿ingenuamente? que el orden 
establecido en virtud de esta ver­
dad es annonioso, omnicom­
prensivo y omnicontinente. De 
esta manera, la única fonna posi­
ble para que aparezcan conflic­
tos es fabricando sistemas de ideas que, dentro de esta visión 
pre-política de la realidad, sólo pueden generarse en "la 
política". 

Y es entonces cuando el "discurso oficial" detennina que 
los políticos y los partidos dejan de ser representativos, ya 
que incorporan discusiones sobre cuestiones artificiales. 
Desde este sector de la sociedad, se pretende incorporar al 
"orden verdadero" problemas y cuestiones humanas y tem­
porales, que no pueden ser comprendidas y atendidas por 
una sociedad suspendida en un estadio sacro-humano y 
custodiado por la "verdad". 

Y es así como la política, los sindicatos, los movimientos 

sociales, las mujeres, los ecologistas, el propio feminismo, 
no pueden (ni deben) intervenir en el orden social: sólo 
pueden ser subsidiarios a éste, contribuyendo, desde los 
espacios propios, a su preservación/reproducción. 

No nos queda ya duda alguna del tremendo impacto y del 
gran retroceso que este modelo neoconservador conlleva 
para el feminismo, para el movimiento social de mujeres y 
para las otras instituciones sociales que, desde la vigencia de 
la democracia habían participado, en mayor o menor grado, 
en la constmcción de los sistemas de valores y de conviven­
cia que sustentaban nuestra cultura. 

No nos queda tampoco duda acerca de la incapacidad de 
reacción que esta instituciones presentan ante el modelo, 
ante la audacia de las medidas, la velocidad de las acciones 
y casi surrealismo de muchas de ellas. 

Castigo a la memoria, frivolización de la tragedia, trans­
gresión al sistema democrático, superficialidad en los con­
ceptos, tergiversación de 1a realidad, impúdica pública, 
corrupción, claudicación son situaciones con las que los 
argentinos y argentinas convivimos diariamente. 

Se nos hace extremadamente dificultosos encontrar res­
quicios en este "orden y en esta verdad" para penetrarla e 
intentar modificarla o tan sólo cuestionarla. 

Pero esta dificultad de penetrar en un modelo aparen­
temente impenetrable e impermeable ha traído consecuen­
cias tremendas para la sociedad argentina: partidos políticos 
silenciosos, temerosos, sin propuestas, conviven con un 
sindicalismo prebendario y traidor a la causa de los trabaja­
dores, anomia generalizada, soledad, aislamiento, que so 
pretexto de modernidad, de pragmatismo y de modelo abso­
luto, hacen cada vez más llena de sentido esa frase con la cual 

prologa Julio Cortázar la tra­
ducción de las Memorias de 

Adriano, de Marguerite 
Yourcenar: "Los dioses no esta­
ban ya, y Cristo no estaba toda­
vía, y de Cicerón a Marco 
Aurelio hubo un momento úni­
co en el que el hombre [sic] 
estuvo solo". 

Queda sin embargo, un sec­
tor social que aparentemente no 
ha sido atrapado en la telaraña 
de la inmovilidad, un sector que 

parece haber decidido manifes­
tar su protesta a este neoconservadurismo que ha paralizado 
a las instituciones sociales. 

Mientras algunos sectores de la sociedad intentan mode­
los temerosos de protesta, utilizando esquemas ya inútiles, 
producto de la cristalización en los mecanismo de participa­
ción y representación, las mujeres han ofrecido alternativas 
más creativas y novedosas. 

Producto quizá de aquella frase que vaticina que nos une 
el espanto y no el amor, hemos podido superar muchas de las 
diferencias que antes nos separaban. 

Mujeres políticas, feministas y no feministas, mujeres de 
base, sindicalistas, feministas y simplemente mujeres, hemos 
podido, ante hechos puntual es y con el u yentes, crear modalida­
des diferentes de demostrarle a la "verdad revelada" que no ha 
podido paralizamos: cortes de ruta, marchas de silencio, movi­
lizaciones puntuales, provocadas por los más variados motivos 
han tenido y tienen su origen en mujeres. Convocan sin 
embargo tras ellas, a los otros, los varones, que deben asistir, 
quizá con una r.ara mezcla de resignación y rabia a aceptar 
nuestro protagonismo y secundamos en nuestras iniciativas. 

En la crisis, hemos dejado de ser invisibles y si bien no 
es de fácil comprobación, sería importante poder analizar si 
esta visibilidad crítica fue la causa de la sanción de la ley de 
cupo, de la discusión pública del acoso sexual, entre otros 
fenómenos que se dan actualmente. 

Considero que este momento dramático que estamos 
viviendo ha creado para nosotras un terreno apto para 
concretar nuestra visualización como sujetos políticos y 
avanzar en el camino hacia la igualdad, pero quizá es mucho 
más allá hacia donde debemos avanzar: la obsolencia de las 
instituciones, vapuleadas por el actual modelo, el cuestiona­
miento social a los modelos de representación, la parálisis de 
la dirigencia capaz de proponer alternativas hacen temer una 
posible catástrofe del sistema democrático argentino. 

El actual modelo vigente en la Argentina, más allá de la 
dureza del ajuste, más allá de la sensación de zozobra 
permanente en la cual nos encontramos sumergidos todos 

los ciudadanos, parece sin embargo el momento desde el 
cual, desde nuestra fonna flexible de actuar y demandar, el 
(cminismo y el movimiento social de mujeres podemos dejar 
el anonimato, e intentar eliminar la discriminación y las 
opresiones de las cuales somos objeto en función de sexo 
para disputar el protagonismo y revisar un proyecto más 

) 
.:.,"/\-

' . 



Feminaria I 8 • 1 O 

pleno de democratización de las estructuras sociales. 
Sabemos de la visibilidad de las mujeres en las crisis, 

sabemos de la invisibilidad de las mujeres en la estabilidad 
y en los períodos autoritarios, pero también sabemos de la 
anomia que impera en nuestro comunidad, del hastío y del 
repudio de las mayorías a los modelos cristalizados y 
aburguesados de las actuales dirigencias sociales. 

No pretendo en este trabajo utilizar la antigua premisa 
ultrista que proponía "cuanto peor, mejor", sino todo lo 
contrario: las mujeres, en este peor, tenemos que transgredir 
e intentar reformar los modelos tradicionales, que no han 
sido capaces de reaccionar ante esta política de "verdad 
absoluta e iluminada" que se nos propone desde el gobierno. 
De nosotras debe salir lo nuevo, lo alternativo; desde noso­
tras tiene que salir el acicate que empuje a las instituciones 
a recuperar su espacio formativo, normativo y representativo 
en este "nuevo orden" que propone un país de muchos para 
pocos, y fundamentalmente, un país de borregos/-as, cuanto 
más silenciosos y resignados, mejor. De nosotras debe salir, 
en suma, un proyecto que permita consolidar el sistema 
democrático y transformarlo en un ámbito de real vigencia, 
no sólo de formal vigencia como es en la actualidad. 

Ley del cupo: una prioridad del movi­
miento de mujeres, de Nené Reynoso 

1 s,x1,21; Prefacio 
El modelo neoliberal, tal como es descrito por sus apo­

logistas, se define como una tendencia a !ücanzar la "moder­
nización" en el plano económico y paralelamente el mante­
nimiento de las instituciones democráticas. 

El acento de la "modernización" está puesto en realidad 
en lo económico y se refiere, en los países centrales, al 
desarrollo de tecnología de avanzada, alta industrialización 
y plena apertura al mercado internacional. Ideológicamente 
está legitimado: modernización y libertad son la misma 
cosa. Una política del libre mercado es confundida y super­
puesta a sabiendas con la defensa de las libertades públicas. 

Para el neoliberalismo vernáculo, en cambio, implica 
estrictamente, el favorecimiento sin trabas de la libre empre­
sa, o sea, la puerta abierta a las multinacionales y a un 
mercado internacional en el cual Argentina está en desven­
taja frente al mundo desarrollado. No toda apertura es 
positiva para un país, sobre todo, cuando se plantea eliminar 
toda regulación desde el Estado. 

¿Cómo se entiende desde esta perspectiva la obtención 
por parte de las mujeres de la ley de cuotas? 

Creo que no hay contradicción alguna. Favorecer el 
ingreso a espacios de poder a un sector mayoritario de la 
población otorga una pátina de "modernización" en el plano 
ideológico/democrático del cual, desde la lógica del poder, 
seguramente se espera obtener réditos políticos. 

Regular dentro de un marco legal los derechos civiles 
sigue siendo una función de estado, la "de�regulación" 
anunciada por el gobierno se refiere a aceptar en el plano 
económico el libre juego de las leyes del mercado. 

1 Q.X,91; Suspicacias. dudas. reticencias 
De un día para otro, como un punto más de las reformas 

que el gobierno quiere introducir a la actual ley electoral, el 
presidente Menem ha comunicado su decisión de impulsar 
la llamada ley del cupo. Se trata de garantizar que una 
proporción mínima del treinta por ciento de las bancas del 
Congreso Nacional sean ocupadas por mujeres después de 
las elecciones de 1993. 

Esta iniciativa no es nueva, tiene como antecedentes 
proyectos de ley presentados por distintas legisladoras desde 
1983. El último, elaborado por Margarita Malharro de To­
rres (UCR) obtuvo la media sanción del Senado en setiembre 
de 1990, recibiendo inmediatamente el apoyo de la<:: escasas 
diputadas de todos los partidos existentes en la Cámara Baja. 

Esta reforma, que de acuerdo a trascendidos, tiene mu­
chas posibilidades de ser aprobada ya que la UCR estaría 
dispuesta a otorgarle consenso, es de tanta importancia que 
merece algunas reflexiones. La presencia de un tercio de 
mujeres en espacios de decisión constituye una considerable 
cuota de poder político, un primer paso para alcanzar la 
presencia que deberíamos tener. Desde este punto de vista 
podríamos sentimos complacidas. Por muchas razones. 

En primer lugar, es un acto de justicia. Ninguna demo­
cracia que se llame a si misma representativa puede serlo de 
verdad si las mujeres, que constituimos, por lo menos, la 
mitad de la población, no estamos proporcionalmente pre­
sentes en los tres poderes que constituyen la forma republi­
cana de gobierno. 

En segundo lugar, recordemos que el derecho al sufragio 
obtenido en 1947 nos otorgó la posibilidad de elegir y ser 
elegidas, virtualidad esta última que sólo se concretó, hasta 
ahora, en dosis homeopáticas. 

Es también cumplir el compromiso contraído por la Ar­
gentina al adherir a la Convención sobre la Eliminación de 
todas las Formas de Discriminación hacia la Mujer, instru­
mento legal de las Naciones Unidas, que recomienda a los 
gobiernos de los países signatarios ejercer la discriminación

positiva, con medidas tendientes a acelerar, de hecho, la 
igualdad de oportunidades para el género postergado. 

Estas cuestiones habría que recordárselas a algunos 
señores como Albamonte y Bustelo, de la UCD, que califi­
can al proyecto de "demagógico, corporativo e irrespetuosos 
con las mujeres" o "discriminatorio, dirigista y 
antidemocrático". Una voz del oficialismo, la de Antonio 
Cafiero, también ha manifestado su oposición, pese a reco­
nocer que "en ocasiones les resulta difícil competir a las 
mujeres", él considera que debemos "luchar para ganar un 
lugar"; como si fuera tan fácil revertir siglos de exclusión 
mediante un mero acto de voluntarismo. A todos ellos, que 
a veces nos dedican un renglón en sus discursos (en ocasio­
nes ni eso) en las campañas preelectorales, les parece muy 
democrático que apoyemos con nuestro voto su poder, pero 



Feminaria I 8 • 11 

no el de nuestras iguales. Sería una curiosa concepción de la 
democracia si no comprendiéramos demasiado bien que el 
patriarcado no está dispuesto a ceder sus privilegios salvo 
que se vea obligado a hacerlo. 

La misoginia, como era de esperar, toma la palabra: en 
los medios una puede escuchar a periodistas radiales, por 
ejemplo, ironizar desde la pavada preguntando si a causa 
de las mujeres habrá que cambiar los horarios de reunio­
nes o si serán como la Cicciolina. Seguramente el sexismo 
arreciará si la ley es aprobada, pero no debe preocupar­
nos: todo paso hacia la equiparación es progresivo porque 
en una cultura jerárquica donde la desigualdad es la 
norma, la igualdad tiene, en sí misma, un valor subversi­
vo, revolucionario. Lo que me resulta inquietante es el 
inmovilismo, la aparente indiferencia de quienes más 
deberían interesarse en este tema. 

Hace unos días hubo una marcha para apoyar a las 
diputadas que, desde el Congreso, procuran una rápida 
sanción de la ley, sus integrantes eran, escasamente, unas 
cincuenta mujeres. Ignoro si alguna feminista estaba entre 
ellas, probablemente sí, pero la mayoría eran mujeres de 
partidos políticos. De cualquier forma el número es irrele­
vante en relación a lo que debería ser: una manifestación 
multitudinaria. Que yo sepa, no han aparecido cartas en los 
diarios ni artículos firmados por mujeres que abran el debate 
o clarifiquen posiciones. Silencio. Lentitud de reflejos.

¿Qué vamos a hacer nosotras, las feministas? Me pregun­
to: ¿discutimos la ley o vamos a sentamos a mirar cómo pasa 
la historia sin nuestra participación? ¿Dejaremos que las 
mujeres accedan a los cargos mediante una concesión pater­
nalista o saldremos a decir que en realidad se trata del pago de 
una factura largamente adeudada? Y cuando ellas estén allí, 
en los escaños, ¿las apoyaremos o las dejaremos solas? 

Podemos estar en desacuerdo con un gobierno cuya 
política de ajuste está desangrando al país, absolutamente 
indiferente a la creciente ola de despidos, cierre de fuentes de 
trabajo y a las carencias de las personas más desposeídas; un 
gobierno bajo el cual la corrupción es un escándalo tan de 
todos los días que ya no provoca estupor. Correcto. 

Podemos estar en desacuerdo -yo lo estoy- con una ley de 
reforma electoral que, según se rumorea, tiende a reforzar el 
bipartidismo e impone la polarización, con lo cual impide a las 
minorías el derecho político a la participación y representación. 

Podemos dudar de los objetivos ocultos tras una pro­
puesta tan generosa que se vuelve sospechosa: ¿quizá alguna 
preocupación por el hecho de que en las últimas elecciones 
los votos obtenidos por el justicialismo fueron mayoritaria­
mente masculinos? Y si el ajuste sigue, como parece, la cosa 
de aquí al '93 se va a poner brava. 

A mí me irrita la retórica esencialista del ministro Man­
zano cuando dice que la ausencia de mujeres en la toma de 
decisiones es quizá la causa de su deshumanización; según 
él, por el amor que podemos aportar a causa de nuestra 
capacidad de generar vida es que sabremos integrar sensibi­
lidad social a las mismas. 

Esa lata me enferma: es desconocer que además tenemos 
fuerza y tenacidad para alcanzar las metas que nos importan, 

como lo demuestra el fuerte protagonismo, incluso el lide­
. razgo de mujeres, en movimientos, puebladas y acciones 
reivindicativas acaecidos en los últimos años; es desconocer 
que nuestras facultades intelectuales son similares a las de 
los varones, en verdad tan parecidas que como ellos tendre­
mos en el Congreso mujeres capaces, mediocres e inútiles. 
Y bueno, eso es la igualdad. 

No caigamos en la tentación de pensarnos redentoras de 
nada ni de nadie; no seamos, no somos tan ingenuas. 

Señalo todo esto porque comprendo muy bien la causa de 
cierta reticencia. Pero ninguna de nosotras supone que es 
posible encontrar oro químicamente puro, ya apilado en lingotes 
parejitos; para obtenerlo se requiere gran cantidad de trabajo 
y limpiarlo de escorias e impurezas. Esto es algo parecido. 

Hay hechos que deberíamos recordar. Cuando en 194 7 el 
peronismo otorgó el derecho al voto a la<; mujeres, persona­
lidades ilustres como Victoria Ocampo y Alicia Moreau de 
Justo dijeron: "ahora no queremos votar", después de haber 
luchado durante años por el sufragio femenino. Más tarde, 
con la honestidad que caracterizó toda su vida, Alicia Moreau 
reconoció que aquello había sido una equivocación. Fue un 
error, sí, haber permitido que otras consideraciones prima­
ran por sobre la que era esencial: igualar a nuestro género en 
tanto ciudadanas y sujetos políticos. 

La política feminista y el poder 

Las feministas desconfiamos, con razón, de las institu­
ciones patriarcales -entre ellas el Estado- porque histórica­
mente nos han oprimido. Por eso defendemos tan celosa­
mente nuestra autonomía que, dicho sea de paso, en esta 
oportunidad no está en cuestión. También sé que el vocablo 
poder, usado así, como sustantivo, provoca pesadillas a 
muchas. Pero temo que se haya construido una mística 
alrededor de este tema del poder que enfatiza demasiado en 
su carácter inherentemente opresor y corruptor .. 

Es cierto que el poder corrompe - dice Amelía Valcárcel­
pero su contrario, la impotencia, corrompe también. Las 
tiranías más o menos disfrazadas o el chantaje de los débiles 
son temibles, difíciles de controlar porque se ejercen en el 

r 

t'¡ 
\� ,l. 

,'Í;. 

r ,'j 
/ 

,el 

I 
J 



1 

1

Feminaria I 8 • 12 

ámbito privado, partidos minoritarios, pequeños grupos. La 
frustración produce efectos nocivos. Desde este punto de 
vista, lo público, al facilitar la aprobación o el rechazo, la 
confrontación o la negociación, es siempre más saludable. 

Hay otros aspectos del poder que no son tan impugna­
bles. Celia Amorós, al referirse a la necesidad de participa­
ción de las mujeres en el ámbito público señala, con gran 
acierto, que "poder compartido no es dominio". 

Foucault, quien considera al poder presente en toda 
relación humana, observa que siempre se pone el acento en 
su capacidad represora omitiendo que lo que lo caracteriza, 
su seducción mayor, es su posibilidad constitutiva, es decir, 
de construir espacios, trazar líneas de acción, introducir 
cambios. 

El feminismo como movimiento político tiene un obje­
tivo central: la ampliación y profundización de la democra­
cia en toda la sociedad. Para lograrlo tiene que favorecer la 
presencia activa del mayor número posible de mujeres en 
todos los ámbitos de la vida pública, desde allí 
podrán cuestionar e introducir cambios en las 
formas de control y ejercicio del poder que 
tienen las actuales estructuras masculinas. 

Si nosotras decidimos participar podremos 
influir en la dirección que tomen estas transfor­
maciones, si nos abstenemos perderemos la 
oportunidad condenándonos a una marginación 
que debilita nuestro prestigio, aleja a las mujeres 
de nosotras y aumenta la dificultad en el logro de 
nuestras metas. 

Consideremos también que todos los movimientos socia­
les tienen límites. Si bien son capaces de dar cuentas de las 
necesidades y demandas de los sectores a los que están 
expresando, aún en los países en los que la opinión pública 
tiene un peso considerable, la presión que ejercen suele 
resultar insuficiente. Para avanzar en el logro de sus reivindi­
caciones específicas se ven forzados a peticionar al Estado por 
leyes y cambios políticos, para lo cual, deben acercarse a los 
partidos que son quienes pueden canalizarlos. En un país como 
la Argentina, donde la opinión pública, salvo en las encuestas 
preelectorales, carece de valor, ¿qué podemos esperar? 

Si tenemos que peticionar es mejor hacerlo como legis­
ladoras, algunas serán sensibles a nuestras demandas, con 
ellas podemos negociar dándoles apoyo, propuestas, aseso­
ramiento. Tenemos ideas y experiencia suficientes surgidas 
de nuestro trabajo con mujeres para ofrecer. Hagámoslo con 
generosidad porque sus logros serán también los nuestros, 
pero no en forma incondicional. Lo que demos podremos 
retirar si nos parece conveniente. 

Para terminar quiero hacer una propuesta: que el feminis­
mo convoque a todas sus integrantes y al movimiento de 
mujeres, del que formamos parte, a una Asamblea abierta y 
pluralista para determinar si vamos a apoyar la ley del cupo o 
no. Con una propuesta de temario previa para que todas sepan 
qué se va a tratar y concurran con alguna opinión formada. 

Seamos cautelosas, ya que aún desconocemos los térmi­
nos de la ley. Lo importante es que salga y luego veremos los 
detalles. Hay muchos interrogantes: ¿cómo se confecciona-

rán las listas? ¿Qué mujeres desearíamos que las integraran 
y desde cuáles criterios? ¿Cómo presionar para que dichas 
mujeres figuren en los primeros puestos? ¿ Qué formas 
organizativas flexibles y eficaces para la convocatoria y 
respuesta inmediata nos damos para esta coyuntura? etc. 

Hoy nos encontramos frente a un desafío importante que 
no debemos temer. Nuestra fuerza consiste, entre otras 
cosas, en saber anteponer la experiencia a la teoría; ella viene 
después, con la crítica reflexiva sobre las propias prácticas. 
Es mi convicción que debemos aceptarlo y empezar a 
trabajar. 

Cuando el horizonte utópico frena la acción es una 
trampa. 

15,XI,91: Posfacio 
El 6 de noviembre fue un día histórico para las mujeres. 

Todas las organizaciones feministas de Buenos Aires con­
vocaron a sus integrantes a la Plaza de los dos Congresos y 

enviaron a cada diputado/-a una carta comu­
nicando que se esperaba su voto favorable a 
la ley. Los medios de comunicación dieron 
cuenta de la extraordinaria afluencia de mu­
jeres, muchas llegadas del interior del país, 
que inundaron las galerías, los pasillos y otras 
instalaciones del Congreso Nacional, des­
bordando las previsiones del cuerpo de segu­
ridad. 

Lo que no se sabe es que cuando llegamos 
a la plaza algunas compañeras, integrantes de partidos 
políticos que habían asistido a reuniones de sus bloques 
previas a la sesión especial, manifestaron serias dudas, ya 
que muchos varones se mostraban reacios a la aprobación de 
la ley. Si es así, las que estuvimos en el interior del Congreso 
podemos deducir que muchas posturas fueron revertidas por 
la fuerte presión ejercida desde las galerías colmadas que 
abucheaban o aplaudían estruendosamente las distintas in­
tervenciones de los legisladores, que debieron sesionaren un 
clima inusual y densamente cargado. Las mujeres solidaria­
mente unidas, sin distinción de banderías u organizaciones, 
aguantaron a pie firme desde las 16 horas cuando empezó la 
sesión hasta las primeras horas de la madrugada del día 
siguienté cuando culminó con la aprobación, por abrumado­
ra mayoría. 

Un triunfo y una buena lección parn nosotras. Nos dio las 
medida de nuestra fuerza y demostró que la movilización es 
una herramienta indispensable para alcanzar los objetivos 
que nos son comunes. 

Ahora tenemos la ley, pero es sólo un primer paso. De 
aquí al '93 habrá que salvar muchos escollos que hay en el 
camino para que se cumpla. Estaremos atentas. Ya nos 
estamos organizando para hacerlo. 



Feminaria I 8 • 1 3  

La just icia social y 

las mujeres ,  de Ana 
Sampaolesi 

El escenario actual corresponde 
al de una de esas crisis profundas 
que ponen en evidencia una proble-
mática que no es nuevá para las .. 
feministas y para el movimiento de mujeres. Se trata del 
problema de la articulación entre la lucha por la justicia 
social en sentido amplio y esa otra lucha, que es - la de la 
justicia de nuestras aspiraciones radicales como género. De 
un modo general, sabemos que están íntimamente vincula­
das. Pero conocemos por experiencia que esta articulación 
no es tan fácil ni tan obvia. Que la importancia de las 
reivindicaciones de género, dentro de las luchas sociales 
generales suele ser oscurecida por las diferentes situaciones 
críticas cuyo impacto compromete igualitariamentea varones 
y mujeres. 

Las propuestas y necesidades radicales que plantea el 
feminismo surgieron en sociedades con valores democráti­
cos que, además, habían superado las economías de subsis­
tencia. No es lo mismo sostener y luchar por las necesidades 
de género en un país en expansión que en un país en crisis. 
No hay dudas de que las mujeres tenemos un "lugar de 
localización" en las situaciones de crisis. Ni de que las 
mujeres pobres son el soporte principal del ajuste a través de 
la extensión de su tiempo de trabajo. La sobrexplotación 
compromete más profundamente a las mujeres que a los 
varones y sabemos que esto está relacionado con la situación 
de género: Esto nunca nos es reconocido desde los movi­
mientos sociales y políticos cuando se habla de lucha contra 
la pobreza y a favor de la justicia. El rango ha sido ya 
otorgado a la lucha contra la injusticia en sentido amplio y 
contra l opresión social en forma general. Y es allí donde se 
desdibuja, donde no puede cobrar cuerpo, donde no tiene 
jerarquía, la problemática de género. Problemática que 
apunta, precisamente, al tema de !ajusticia en relación a las 
mujeres. 

El desdibujamiento, y aún la ausencia, de nuestras rei­
vindicaciones específicas dentro de la lucha social general 
está entonces relacionada, desde mi punto de vista, con la 
dificultad para que la opresión de género alcance también su 
rango de lucha política prioritaria. De allí que toda articula­
ción con otras luchas va a ser siempre desde un lugar de 
secundarización. El viejo dilema de otras épocas, el de la 
"contradicción principal" y las "contradicciones secunda­
rias", sigue operando de manero rigurosa. Sigue operando en 
el pensamiento político "progresista", que no obstante ser en 
mucho sentidos progresista continúa siendo patriarcal. Y 
sigue actuando en nosotras, herederas de muchos de los 
contenidos del pensamiento de la izquierda, independiente­
mente de que el feminismo haya organizado su cuerpo 
teórico-político mostrando que las contradicciones de géne­
ro no eran de naturaleza secundaria, que el fenómeno de 
opresión de las mujeres era general y anterior a la sociedad 

de clases, y que, incluso, hasta era posible pensar que ésta la 
tuvo como modelo. Aunque tengamos esto presente en 
términos teóricos, la vieja valorización de la secundariedad 
de nuestras demandas sigue obrando como fantasmática e 
impregna nuestras acciones cuando tratamos de articularlas 
con otras luchas sociales. 

Si el desdibujamiento de nuestras necesidades radicales 
como género -en sus distintas articulaciones- está vinculado 
a la devaluación de su rango, habrá que reflexionar sobre la 
medida en que frecuentemente nos sometemos al estereotipo 
del análisis político trarucional. Y sobre cómo, desde esta 
internalizadón de sus mismos valores, en los momentos de 
evaluar prioridades tendemos nosotras mismas a 
desjerarquizar las nuestras. Su jerarquización dentro de las 
luchas sociales sólo será posible en la medida en que, en 
primer lugar para nosotras mismas, la reivindicación de 
género alcance "en relación a todas y cada una de las 
opresiones" un rango igualitariamente prioritario. Esto im­
plicará ejercitar la crítica de los valores patriarcales del 
campo popular, crítica que solemos asumir como actividad 
culpable, sobre todo en épocas de crisis económica profun­
da, porque es más visible la injusticia de clase. No es extraño 
entonces que las reivindicaciones de género sean 
secundarizadas por los otros. Y tampoco es extraño, en 
realidad es muy frecuente, que también sean secundarizadas 
por nosotras. 

En este sentido, creo que debemos interrogarnos acerca 
de una peculiaridad de las mujeres como género, peculiari­
dad que desde lo subjetivo opera en lo privado y que tiene 
además su correlato en el campo de lo político. Se trata de la 
particular concepción que tenemos las mujeres de la justicia, 
concepción que posiblemente influye en la renuncia a reivin­
dicar nuestras propias necesidades. Las diferencias de géne­
ros subyacen en los valores de justicia y en la construcción 
del "para sí" de las mujeres. La preocupación por "las otras 
personas", constitutivo del dispositivo de socialización de 
las mujeres, fluye en la concepción diferencial de !ajusticia 
que tenemos en tanto sujetos. La proclividad al registro de 
las necesidades de las otras personas, de las injusticias hacia 
ellas, nos dificulta percibirnos, en tanto genérico, como 
· sujetos de necesidades y como objetos de injusticias. Este 
rasgo psicosocial se expresa en nuestra práctica política. 
Está presente cuando participamos en la lucha por la justicia 
social en sentido amplio, condiciona nuestra mirada en 
relación a la valorización y jerarquización de "las otras" 
opresiones y a la secundarización a que tendemos en lo 
referido a la propia opresión: a la injusticia de género. Son 
asignaciones de prioridades que reflejan, en el campo de lo 
político, la misma asignación de prioridades que se materia­
liza en el ámbito privado. Las condiciones de producción de 
valores de justicia impregnan así las modalidades de lucha 
por nuestras necesidades radicales y la jerarquía o 
secundarización desde donde habrán de articularse con las 
otras luchas sociales. 

La crisis económica y la sobrexplotación pone a las 
mujeres en situaciones dilemáticas respecto a sus condicio­
nes concretas de existencia: situación social y situación de 



Feminaria I 8 • 14  

género. Aparece l a  incertidumbre y, en relación a ella, la 
dificultad para prever la capacidad de reacción y de innova­
ción de los actores políticos y sociales, entre ellos el movi­
miento de mujeres. Si esta crisis va a acentuar su subordi­
nación o si la desestructuración que promueve ayudará a 
visualizar las tensiones entre los géneros, no lo sabemos. Sí 
sabemos que la cultura hegemónica opera para re9rdenar, 
para ocupar espacios y aún para otorgar cierta logicidad a la 
estructura de los conflictos que genera. Las mujeres, como 
ha sucedido históricamente, tenemos un rol a ocupar en el 
sostén de la crisis. Crisis de pobreza que contribuye a 
aliviarnos de nuestras necesidades radicales, a 
subaltemizarlas. De allí la importancia de que, desde el 
feminismo político, nos sintamos con derecho a darle una 
jerarquía a la lucha contra la opresión específica de las 
mujeres. Jerarquía adjudicada desde la convicción profunda 
de que, en términos de justicia, la opresión de género está 
entre las injusticias primarias y por lo tanto su articulación 
con las otras luchas políticas debe hacerse desde este rango. 

Reivindicar la jerarquía de la lucha por la justicia de 
género implica para el feminismo un desafío a la vez político 
y teórico. Lleva a ubicamos deliberadamente en el campo de 
lo político como sujetos portadores de sentido y dadores de 
nuevos significados a la concepción general de la justicia 
social. Ello constituye en sí mismo una posibilidad más de 
gravitar en aquellos aspectos relacionados con los valores, 
las imágenes y creencias que se generan y consolidan dentro 
de una comunidad. 

V Congreso Internacional e 
lnterdisciplinario de la Mujer 

Universidad de Costa Rica 
San José, Costa Rica 
22-26 Febrero, 1 993 

Todos los temas relacionados con la mujer son bienveni­
dos y la distribución del programa se hará de acuerdo a las 
propuestas recibidas. Fecha l ímite para el envío de resú­
menes de propuestas: 1 de abril de 1 992. Aquellas pro­
puestas enviadas después del 1 . IV.92 solamente serán 
consideradas si  el tiempo y espacio lo permiten. 

Costo de la inscripción:  
Antes de junio 30, 1 992: 
De julio 1 ,  1 992 a dic. 31 , 1 992: 
De enero 1 ,  1 993 en adelante: 

U$S 1 50 
U$S 1 75 
U$S 200 

Se puede pagar con cheque en dólares estadounidenses, 
transferencia bancaria en  dólares, o por tarjeta de crédito 
Visa Internacional (por favor no utilice otra tarjeta de 
crédito). No envíe d inero en efectivo por correo. 

Informes: . Apdo 2060 San Pedro, 
Costa Rica, Centroamérica 
Tel . :  (506) 34-1 495 
FAX: (506) 53-4601 

CATALOGOS, SRL 
ENSAYO: 
SAR.LO, Beatriz: El imperio de los sentimierdos 
KR. ISTE VA, Jul ia: Poderes de la perversión 
JACKSON, R.osemary: rantasy I Uteratura y 

subversión 
GUERRERO, Diana: Arlt: el habitante solitario 
SCHNAITH, Nel/y: t.as heridas de Narciso. 

Ensayos sobre el descenlramlenlo del sujeto 
fé /JOO, María del Carmen: .4/qulmlslas en la 

crisis.Experiencias de mujeres en el Gran 
Buenos Aires 

FléTCHER., Lea Una mujer llamada Herminia 
[Vida y obra de Herminia '/3rumana] 

NEW MAN, Katnleen: t.a \llolencla del discurso. El 
estado autoritario y la r1ove!a política argmtina 

PSICOLOGIA: 
G IUSSANI ,  Diana t.acan-rreud Una teoría del 

sujeto más allá de la mefaf ísica 
COHE.N, Ester: Creencia, paradoja y crisis 

[acerca deTeoría de l as creencias] 
MUSACHI ,  Gracie/a Nombres del pslcoandlisls 

LITERATURA: 
FERRAR.O, Diana Argentina, hora final [ cuentos] 
PAGANO, /Vlabel: El país del suicidio 

[novela, Premio Fondo Nacional de las Artes] 
GAVE NSKY, Martna /Y/art/n o el Jueao de la Oca 

[novela, Premio Fondo Nacional de las Artes] 
Catálogos, SRL 

Avda. Independencia 1860 
1 225 Buenos Aires 

Tel.: 381 -5708 

modestamente la mejor rivista de cuentos del pai s  

Desde hace seis años, número a número, 
cada dos meses, porque somos la única 
revista bimestral que sale cada sesenta 
días. Con la mejor selección de cuentos 
clásicos y modernos. Con la entrevista a 

un o a una grande del cuento, buenos 
artículos teóricos, nuestro original 

taller abierto, el concurso bimestral y 
"Puro Chico". 

Una revista única, diferente . . .  Si a Ud. 
alguien ya le habló de nosotros 

¿por qué no hace la prueba y nos lee? 

Edita y distribuye: Puro Cuento S.R.L. 

Pedro Ignacio Rivera 381 5, 72 29 - (1 430) Bs.As. 
Tel. 543-81 78 



Femínaria I 8 • 1 5  

Feminismo y.movimiento social de mujeres: 
historia de un malentendido* 

July Cháneton** 

Ser o no ser feminista: una tensión palpable entre las mujeres 
que participan en las luchas por las reivindicaciones del género. 
¿Qué tienen que ver en todo esto el poder y los discursos? 

En junio de 1991 se realizó en nuestro país el VI Encuen­
tro Nacional de Mujeres con un altísimo número de concu­
rrentes -cerca de 7.000- que, por otra parte, ha venido 
incrementándose año a afio en forma significativa. Entre las 
contradicciones que recorrieron los debates en los distintos 
talleres figuró -como en anteriores encuentros- en forma 
explícita y/o implícita, la cuestión de ser o no ser feminista. 

Mujeres activistas en barrios, mujeres militantes políti­
cas, amas de casa, mujeres, en fin, movilizadas en torno a 
demandas y problemas sociales de diversa índole, apresu­
rándose a advertir que no eran feministas. Por otro lado, 
mujeres que se definen como feministas, omitiendo 
autoreferenciarse como tales por temor a ser rechazadas y 
otras que directamente no asistieron porque han desistido en 
el esfuerzo por hacerse oír. 

Algo semejante sucedió en San Bernardo durante el V 
Encuentro Feminista Latinoamericano y del Caribe: algunas 
mujeres argentinas -feministas o no- que habían asistido a 
los Encuentros Nacionales se quejaban en algunos casos del 
"elitismo" feminista, de su "intelecrualísmo" y distancia­
miento de los acuciantes problemas sociales latinoamerica­
nos. Por su parte, muchas feministas allí presentes parecían 
arrogarse una cierta representatividad universalista para el 
género, cuando no, una suerte de apropiación de la concien­
cia legítima como patrimonio exclusivo. 

Otro dato elocuente para este tema es el que denuncian 
muchas mujeres trabajando dentro del movimiento amplio t 
en diferentes espacios -públicos, estatales o privados- y que 
se quejan de lo que denominan "feminómetro", medidor de 
feminismo que les aplicarían las "verdaderas" feministas. 

Kamla Bhasin y Highat Said Khan, feministas indias, 
describenenSomeQuestionsonFeminismandltsRe/evance 
in South Asia2, un panorama con ciertas semejanzas en 
relación a esta problemática del movimiento de mujeres de 
Argentina y que es posible atribuir a nuestra común condi­
ción de países periféricos. También allí, muchas mujeres que 
luchan por reivindicaciones a menudo elementales de su 
situación se apresuran a afirmar que no son feministas. Las 
autoras atribuyen el hecho a la desinformación y tergiversa­
ción de las ideas feministas por parte de los medios de 

*Este trabajo es una versión de la monografía final para el 
módulo "Introducción a los Estudios de la Mujer"; agradezco la 
lectura y sugerencias del Taller de Escritura coordinado por Diana 
Bellessi. 

**July Cháneton (Uruguay, Arg nacionalizada, 1950) es licen­
ciada en Letras y docente universitaria. Está cursando la Carrera de 
Especialización en Estudios de la Mujer (UBA). 

comunicación en manos de los varones. Con un aditamento, 
vinculado a la realidad histórico-social de estos países del 
sur asiático y que es la variable de la lucha anticolonialista, 
aún viva en la conciencia popular. En efecto, las militantes 
feministas son acusadas desde los grnpos y fuerais políticas 
de la izquierda de liberación nacional, de ser "pequeño 
burguesas", sin "raíces nacionales" y "occidentalizadas". Se 
señala en el ensayo que estas acusaciones ni siquiera se 
plantean como interrogantes a debatir sino como hechos que 
no admiten discusión y "como tales, las feministas son 
'naturalmente' condenadas y nunca tomadas con seriedad". 

Aunque sería prudente recabar mayores testimonios al 
respecto no es difícil imaginar que las feministas de los países 
periféricos padecen -con las infinitas diferencias de matices 
del caso- de similares dificultades para llevar adelante sus 
prácticas. La queja de estas mujeres puede resultar familiar a 
muchas feministas argentinas que han recibido -en los deba­
tes ideológicos de los años 70, por ejemplo-y reciben todavía 
hoy, ataques desde los sectores de la izquierda política com­
prometidos en un proyecto de transformación, en particular 
aquellos enmarcados en la teoría de la dependencia. Para 
ellos, el feminismo sería una suerte de cuña fragmentadora 
proveniente del imperialismo para confundir a las militantes 
del campo popular, quienes atrapadas en una falsa contradic­
ción, perderían así de vista al enemigo principal. 

Todas estas -y otras más- son historias que hablan de la 
circulación del sentido connotado por palabras como femi­
nismo. Historias de malentendidos por izquierda y derecha, 
de tergiversaciones, en síntesis: mitologías. 

Hoy se hace necesario repensar esta problemática, denun­
ciando los mitos del feminismo pero también deconstruyen­
do esa categoría, buscando desde nuestra realidad latinoa­
mericana nuevas nominaciones para fenómenos que no encuen­
tran adecuada expresión en muchos de los esquemas teóricos 
del feminismo "central". 

Afortunadamente, el feminismo guarda dentro suyo la 
posibilidad de autopensarse como discurso teórico. Una 
característica originaria y constitutiva del discurso feminista 
que encuentra hoy coincidencias con la vertiente posestruc­
turalista que apuesta a un descentramiento del sujeto y por lo 
mismo, frecuenta la interrogación por el lugar desde el que 
se habla. 

En la Argentina, como en otros países del continente sur, 
se registra una alta participación de mujeres de sectores 
populares en lo que se llama el "movimiento social de 
mujeres", así como una vertiente diferenciada, el "feminis­
mo", que nuclea a mujeres mayoritariamente provenientes 
de la clase media escolarizada. Ambas corrientes confluyen 
en el "movimiento de mujeres de la Argentina", considerado 
en su acepción amplia, el mismo que desde la década del 70 
se ha venido conformando, con avances y retrocesos, en 
tomo a demandas específicas del sector. 



Feminaria I 8 • 1 6  

Esta composición heterogénea -inseparable quizá de las 
luchas de mujeres en la medida en que su problemática 
atraviesa siempre todo el campo social, sin anclarse en clase 
o sector determinados- es la que ha dado forma a una tensión 
de orden simbólico al interior de ese espacio que puede 
sintetizarse en el par feminismo/no feminismo. 

A partir de datos como los comentados puede pensarse 
que esta tensión estaría obstaculizando hoy una integración 
más libre y fructífera de prácticas y saberes que, sin perder 
sus especificidades -lo cual, por otra parte, es utópico-, 
podrían coincidir con mayor comodidad en acuerdos míni­
mos y al menos revisar todo un lastre mitológico vinculado 
al tema de las diferencias. 

Una superación de este tipo sólo puede nacer del debate 
y la reflexión; pero una condición previa a los mismos 
consiste en hacer visibles las contradicciones para entonces 
sí, poder pensarlas. 

Feminismo y movimiento social de mujeres 
Historia, saberes, prácticas, discursos y objetivos confor­

man un entramado en cada una de estas esferas, a partir de los 
cuales se constituye su diferencia. Ante esquemas binarios 
como éste que frecuentemente dificultan la comprensión de 
la realidad -por fortuna algo más rica en complejidad- es útil 
intentar dejarlos de lado para pensar desde otra posición y si 
esto se hace muy difícil, al menos deconstruir la dicotomía 
para hacer visible cuanto pudiera contener de falsa opción. 

Dicho en otras palabras: las mujeres del movimiento 
social, ¿no serán más feministas de lo que suponen? Y 
simultáneamente, las feministas, ¿sobre la base de qué 
paradigma, de cuáles categorías reconocen y evalúan las 
prácticas del movimiento social de mujeres? Porque si bien 
es cierto que la discriminación es universal ,  no se desprende 
de ello que la forma de pensarla, denunciarla y combatirla 
también lo sea. 

De todas maneras no es el objetivo de este trabajo profun­
dizar en esta discusión necesaria. El propósito del mismo, 
más modesto, consiste en llamar la atención acerca de 
algunos caminos de la investigación que, desde el campo 
interdisciplinario de ios estudios de la mujer, podrían contri­
buir a ampliar las perspectivas de análisis en relación a esta 
problemática, sobre la base de una concepción pluralista, no 
excluyente y al mismo tiempo comprometida en la construc­
ción de una política contra el sexismo. 

La hipótesis. manejada consiste entonces en sospechar de 
"construida" la oposición feminismo vs. movimiento de 
mujeres, en virtud de determinaciones de orden histórico y 
social que sin duda son reales, pero que también pueden estar 
alimentadas desde los discursos sociales hegemónicos teji­
dos como imaginario colectivo y de los que no es tarea 
sencilla desprenderse. 

Habiendo cercado el objeto de análisis como la tensión 
feminismo/no feminismo al interior del movimiento de muje­
res en su acepción amplia, se intentará aquí una aproximación 
teórico-descriptiva al mismo. Me refiero a una descripción de 
los componentes señalados como vertientes diferenciadas 
dentro del movimiento de mujeres que, dejando de lado la 
observación directa de las prácticas respectivas, se atiene alas 
definiciones que de los mismos es posible rastrear en dos 
textos heterogéneos.3 Ellos son: el documento resultante del 

Taller "El feminismo de los 90: desafíos y propuestas", 
producido en el marco del V Encuentro Feminista Latinoame­
ricano y del Caribe4 y el trabajo de la socióloga argentina E. 
Jelin, "Los movimientos sociales en la Argentina contempo­
ránea: una introducción a su estudio".5 

El Taller mencionado fue coordinado por Gina Vargas y 
Estela Suárez y sesionó durante tres días en los que más de 100 
mujeres feministas provenientes de diferentes países latinoa­
mericanos discutieron y elaboraron en conjunto una serie de 
conclusiones sobre la situación delfeminismo en el continente. 
La importancia y alcance de sus resultados, así como la 
participación en dicho taller de mujeres del feminismo de 
nuestro medio permiten considerar las afinnaciones insertas en 
este texto como representativas para el sector. 

En este documento se destaca el crecimiento verificable 
del movimiento feminista en la última década, pero también 
la necesidad de revertir cantidad en calidad ante lo que se 
advierte como una aparente pérdida de combatividad: 

"Es un crecimiento que nos ha enriquecido [ .. . ] pero que ha 
sido más cuantitativo que cualitativo. Que ha diluido por 
momentos nuestro carácter subversivo, al diluirse a su vez 
en otros movimientos y reivindicaciones". (Op. cit., 3) 

Carácter subversivo parece ser la cualidad esencial aso­
ciada al feminismo, según se desprende del párrafo y a juicio 
de las propias protagonistas. Más adelante en el texto, se 
reconoce la existencia de una propuesta feminista "asumida 
y comprometida con su despliegue y consolidación" (Op. 
cit., 4) y expresada en dos niveles: global y como ejes 
temáticos y propuestas de acción. En el primer caso se 
caracteriza del siguiente modo: 

"Como propuesta de transformación global para el con­
junto de la sociedad. En Ella, el feminismo expresa su 
cuerpo de conocimientos políticos, culturales y simbóli­
cos, su confrontación y ruptura con la lógica patriarcal, su 
sistema valórico y ético". (Op. cit., 4) 

Propuesta de transformación global, confrontación y rup­
tura con la lógica patriarcal se suman entonces como notas 
distintivas del feminismo. Con dos agregados: el feminismo 
es también un cuerpo de conocimientos y explicita un anta­
gonista: el patriarcado. 

Por otra parte, se afirma que el movimiento feminista "no 
es una sumatoria de acciones o temas ni un listado de 
reivindicaciones, sino un movimiento político". (Op. cit., 4) 

Apretando los datos relevados en este texto es posible 
conjeturar que el feminismo latinoamericano -al que adscribe 
el argentino- se define como un movimiento político -e� decir, 
un colectivo social en acción con voluntad de poder- dirigido 
hacia la transformación radical de la sociedad -patriarcal- en 
su conjunto y al servicio de cuyo objetivo dispone de una 
competencia práctica y simbólica acumulada. Todo lo cual se 
lleva adelante en fonna "asumida" y "comprometida", en 
otras palabras, consciente. 

Con respecto a la definición de movimiento social de 
mujeres, nos detendremos en un concepto lógicamente an­
terior que lo incluye y que es el de movimiento social . 

Dentro del campo de la sociología actual, se tiende a 
desplazar la perspectiva de análisis de los movimientos socia­
les, antes considerados como instancias pre-políticas, 
subvaluadas respecto de los espacios institucionales. La pro­
puesta es ahora pensarlos no sólo como nuevas formas de 



Feminaria I 8 • 1 7 

hacer política, sino como alterna­
tivas de organización social, signos 
de profundas mutaciones en las 
que aparecen renovados los me­
canismo de imbricación entre el 
ámbito público y el privado.6 

Militantes 
hacia el sistema. 

Otro de los aspectos que se 
sefiala como característico de 
los movimientos sociales es el 
que a tafia a la identidad:� 
constituyendo en sujetos co­
lectivos. es decir, reconocién­
dose como grupo o categoría 
social. 

En la Argentina se han hecho 
visibles desde hace dos décadas 
una serie de actores sociopolíticos 
no tradicionales en áreas como los 
derechos humanos, los jóvenes y 
el rock nacional, las luchas barria­
les y el caso que nos ocupa: las 
mujeres. 

• · _1 , ' ,,- ·' • -�
:.. 

't�· a  > �\ �-
Comoson 

En el texto mcncion-ado, E. Jelin 
propone una amplia caracteriza­
ción del concepto de movimiento 
social, de la cual es posible ex traer 
algunas pautas de distinción, 
trasladables al caso del colectivo 
de mujeres y ponerlas en relación 
con lo analizado para feminismo: 

1--•·�· _.,-�
·
\11·,�i:�

:
_�

i

,J?�1· .. .  ' - ·.: 
' . �\ . ..;.. · ,': . ,: .- ' :  . . 

1 
\ " J 

. ·,\ ,--;-("-' 

. 

.,,,,,,.,.._,-,-: ... ..,.. 

Es quizá por esto que revis­
te importancia profundizar la 
pregunta por quiénes somos -
sin importar los "carteles" de 
feminista o no feminista- y 
qué nos une a las mujeres del 
movimiento amplio de muje­
res en la Argentina. Al hacer­
nos visibles en la sociedad y 
salir al espacio público como 
colectivo identificable se ha 
instalado ahora un debate en 
tomo a nuestro propio recono­
cimiento en éJ.7 

Como se ven 

•••• 
Como las ven 

"Por lo general, cuando se habla 
de un movimiento social, se está 
haciendo referencia a acciones 
colectivas con alta participación 

Rodncy Thomson. Mili1ams 

(!.,fe : \1agazine, 27 mar,.o 1913) ¿Cuál es la especificidad del 
caso movimiento social de 

de base, que utilizan canales no institucionalizados y que, 
al mismo tiempo que van elaborando sus demandas, van 
encontrando formas de acción para expresarlas y se van 
constituyendo en sujetos colectivos, es decir, reconocién­
dose como gn1po o categoría social. Existe además un 
supuesto (implícito): el que todo esto constituye (poten­
cialmente) una amenaza al orden social vigente y un 
germen de una organización social alternativa". (Op. cit., 
32) 

Esta aproximación al concepto destaca el factor cuanti­
tativo -alta participación de base- como componente cons­
titutivo. En relación a este factor, ya hemos visto más arriba 
(cf. cita documento) de qué modo las feministas señalan la 
necesidad de renovar el compromiso con los objetivos 
transformadores del movimiento que en algunos casos apa­
recerían diluidas en un crecimiento cuantitativo no siempre 
correspondiente con una deseada profundización política. 

Volviendo a J elin y según su definición, un movimiento 
social, según esta definición, lleva adelante demandas, lo cual 
presenta fuertes diferencias de grado con un objetivo femi­
nista de transformación global y radical de la sociedad. 
Siguiendo el análisis, resulta interesante detenerse en la 
última frase de la cita en la que se alude a una cualidad de 
amenaza subversiva potencial, es decir, no explícita para los 
actores sociales implicados. En cuanto a este aspecto, po­
dríamos entonces encontrar semejanzas entre el carácter 
subversivo del movimiento feminista y la amenaza al orden 
social vigente que conlleva todo movimiento social. La 
diferencia podría establecerse a partir de un compromiso con 
los objetivos, nítidamente explicitado en el caso del feminis­
mo por un lado y la forma no explícita y más aún, no 
asumida, por parte de los protagonistas que, por otro lado, 
presenta un movimiento social en relación a sus metas o 
fines, independientemente de que trascienda como amenaza 

mujeres en relación a otros ac­
tores sociales movilizados? En primer lugar se puede señalar 
que el colectivo de mujeres considerado como el conjunto de 
individuos del sexo femenino en la sociedad, no constituye 
meramente un sector de la misma sino la mitad numérica. Más 
todavía, el último censo arroja una diferencia de 600.000 a 
favor del número de mujeres respecto del de varones. Ahora 
bien, si consideramos a las mujeres movilizadas en tomo a 
demandas particulares, sí podemos pensar al colectivo como 
sector, aunque teniendo presente que potencialmente son 
mucho más que eso y que sus luchas remiten a aquel inmenso 
conjunto que se constituye en sociedad con el varón y en 
nombre del cual se levantan la mayoría de las consignas 
sostenidas. 

Mundo privado o mejor, vida cotidiana por un lado y 
mundo público o vida social pública por otro es uno más de 
los ejes vinculados con la especificidad del colectivo de 
mujeres. ¿ Quiénes "reinan" en las prácticas cotidianas sino 
las mujeres con motivo de la histórica división sexual del 
trabajo? ¿ Quiénes sino las mujeres podían dar cuenta de esa 
realidad postergada, para sacarla a la luz pública en la 
coyuntura histórica provista por la dictadura militar en la 
Argentina de los 70? Me refiero al factor que se ha señalado 
como decisivo en la conformación de movimientos sociales 
populares: los gobiernos autoritarios con su obturación de 
los canales institucionales "naturales" (poderes de la Na­
ción, partidos políticos, etc.). En las últimas dos décadas, 
esta situación empujó a vastos sectores de base -entre ellos, 
las mujeres- a crear nuevas formas de manifestar sus deman­
das al mismo tiempo que salían al campo público, contru­
yéndose en ese acto en nuevas identidades. 

Jelin reconoce a las mujeres como protagonistas en varias 
frentes de lucha desde los primeros años de la década del 70, 
aunque sin llegar a conformarunmovímicnto único. Esto debido 
a la heterogeneidad de las organizaciones movilizadas entre los 



Feminaria I B • 18  

que menciona a las amas de casa, las feministas y el caso muy 
especial de las Madres de Plaza de Mayo. (Jelin, Op. cit, 33) 

Se ha señalado reiteradamente el caso de las Madres de 
Plaza de Mayo como paradigmático en la búsqueda de 
formas alternativas de organización social y política. Ellas 
simbolizan el modo en que las mujeres pueden cuestionar el 
orden vigente desde el mismo lugar al que el sistema las 
arroja, el círculo privado madre-hogar-ama de casa. Y no se 
trata de un simple cuestionamiento sino de uno radical, 
ejercido en el exacto lugar físico desde el cual el tal poder se 
ejerce y se simboliza: la Plaza de Mayo. ¿Cómo explicar 
estos hechos sociales desde la teoría feminista y sus catego­
rías nacidas a partir de realidades, no digamos exentas de 
paradojas, sino conformadas por paradojas diferentes, otras 
paradojas y no las de nuestro contexto? Es así como Hebe de 
Bonafini vuelve a repetir recientemente en un polémico -por 
otros motivos- reportaje español: "Yo no soy feminista, 
nosotras no somos feministas", al tiempo que reivindicaba 
su rol tradicional de ama de casa. 

Si el feminismo se entiende en Latinoamérica desde sus 
militantes como un movimiento de transformación radical 
de la sociedad -tal como vimos- y las Madres representan la 
más viva e intransigente vocación impugnadora del orden 
vigente, ¿cómo explicar la paradoja? 

Para entendernos mejor 
(Una respuesta posible es la que arriesgamos aquí como 

hipótesis de trabajo y que se resumirá como sigue.) 
La serie de efectos de sentido que desencadenan catego­

rías como las de feminismo de hecho parecen estar obstacu­
lizando una comprensión de la realidad de las luchas de 
mujeres en nuestro país -y quizá en otros latinoamericanos­
mientras no se revisen, o al menos se comience a focal izarlas 
para la reflexión crítica. 

Uno de los caminos para esta reflexión podría ser el de un 
relevamiento o reconocimiento de lo que las mismas actrices 
sociales significan cuando, por ejemplo, hablan de feminis­
mo. Me refiero tanto a las que se auto-reconocen feministas, 
como a las que no. Al mismo tiempo debería rastrearse la 
forma de circulación de ese campo significante fuera del 
movimiento, en los discursos públicos de mujeres colocadas 
en instancias de cierto poder, así como también en la escena 
llana, cotidiana, de una discursividad de mujeres "comunes", 
preocupadas o no por la temática de la mujer. 

Los discursos sociales circulantes están insertos en la red de 
un imaginario hegemónico incesantemente producidos y repro­
ducidos por el sistema en función de su continuidad así como 
contestador y resignificadorpor los actores sociales involucrados. 
De modo que el análisis del discurso presupone su alianza 
metodológica con las teorías que vinculan poder e ideología, 
algunos de cuyos conceptos quiero mencionar a continuación. 

una perspectiva de análisis 
Los mecanismos ideológicos de reproducción del poder 

son hoy motivo de fuerte interés desde las ciencias sociales. 
Por ello es que se afirma: "El problema central de toda 
formación social es la vida social misma, la necesidad social 
de producir y reproducir incesantemente las condiciones que 
la hagan posible". 8 

¿ Cómo garantizar desde el poder -independientemente de 

su cristalización histórica- la continuidad de un orden esta­
blecido? A. Gramsci -el teórico de la superestructura- desta­
ca la unidad dialéctica entre lo que llama consenso y coer­
ción como base de conservación de una determinada hege­
monía. La coerción o preservación del orden estatituido por 
la violencia -militar o de la legalidad- a cargo del Estado y 
la estructura jurídica, por sí solano garantiza esa continuidad 
ya que implica el riesgo de resultar "sobrepasada por la 
violencia de los discriminados" por una parte y por otra, 
insostenible a largo plazo desde "un punto de vista fáctico". 9 

Para aproximarnos a la noción de consenso es posible 
pensar también en "sentido-con" o "sentido común". Es 
decir, un sentido compartido por extensas capas sociales y 
dirigido a la reproducción del sistema vigente en sus aspec­
tos simbólicos. El orden del consenso ya no es el de la 
legalidad/obediencia como en el caso de la coerción, sino el 
de la nonnatividad/aceptación. El consenso se construye 
bajo la forma de sistemas de valores opuestos y jerarquiza­
dos que subyacen a los discursos sociales circulantes en la 
sociedad, tanto bajo la luz pública de los medios de comuni­
cación de masas como en las más íntimas conversaciones, 
aún en el subtexto de los susurros amorosos de las parejas 
que se unen sexualmente. 

Después de Foucault sabemos que el poder estabiliza su 
dominación sólo cuando ha calado en las subjetividades al 
punto en que ellas mismas contribuyen a reproducir la 
asimetría. Por eso E. Marí puede afirmar: 

El dispositivo [de poder] exige, en efecto, como condi­
ción de funcionamiento y reproducción del poder, que la 
fuerza y el discurso del orden legitimante, estén, a su vez, 
insertos en montajes, prácticas extradíscursivas y soportes 
mitológicos que hablan a las pasiones y hacen que el poder 
marche, que los miembros de una sociedad dada enlacen y 
adecuen sus deseos al poder".1º 

Toda desigualdad y discriminación se legitiman por los 
mecanismos simbólicos del consenso social que reproduce 
sus condiciones de posibilidad. No se trata de que la discri­
minación se oculte sino que se naturaliza hasta para los 
propios individuos discriminados, que llegan a intemalizar 
y aceptar los "motivos", en virtud de los procesos de cons­
trucción de sentido que operan en la latencia del tejido social. 
De ahí la importancia de incorporar la concepción de una 
teoría social del poder con estas características, en los 
estudios de la mujer, abocados esencialmente al sexismo 
como objeto de análisis. 

Los desarrollos de la teoría del discurso, aunque prove­
nientes de otras disciplinas como la semiología y la lingüís­
tica, sin duda confluyen con el enfoque antedicho de las 
cuestiones ideología/poder social. 

Para aclarar esa articulación conviene detenerse en la 
siguiente afirmación de E. V erón y S. Siga! a propósito de un 
trabajo de análisis del discurso político: "Como todo com­
portamiento social , la acción política no es comprensible 
fuera del orden simbólico que la genera y del universo 
imaginario que ella misma engendra dentro de un campo 
determinado de relaciones sociales". 1 1  

Según esta perspectiva, toda acción, conducta o compor­
tamiento social es indisociable para su percepción por los 
actores sociales involucrados -y por lo mismo para el/la 
observador/-a científico/-a-, de todo un dominio ideológico 



Femínaría I 8 • 1 9  

-en el sentido más extenso del término- que hace que dichas 
acciones sean lo que son, es decir, se conviertan en signifi­
cantes de x sentidos. 

¿Cómo acceder entonces, para su descripción y análisis, 
a ese sentido producido en y por las acciones? Para la teoría 
del discurso no existe otro camino que el del lenguaje, es 
decir, el análisis de los discursos sociales convertido en llave 
para alcanzar el orden de los mecanismos imaginarios y 
simbólicos asociados al sentido de la acción. 12 

En análisis del discurso no es un análisis de los contenidos 
de un discurso determinado sino que focaliza las relaciones 
entre los discursos y sus condiciones de producción en 
determinado contexto, en otras palabras, los mecanismos de 
su enunciación. 13 

Como hemos dicho, el objetivo particular de una investi­
gación como la que proponemos consistiría en rastrear la 
discursividad referida al campo semántico del "feminismo", 
analizando sus connotaciones en relación al contexto. Resta 
explicitar cuál puede ser el recorte de corpus posible. Hemos 
mencionado que la tensión feminismo/no feminismo sobre­
pasa el movimiento de mujeres y también se observa en la 
sociedad en general. Aparece siempre que se habla de "los 
temas de la mujer", donde nunca falta alguien -mujer o 
varón- que aclare que no es feminista. Tampoco faltan las 
infinitas confusiones del tipo: feminismo=lesbianismo, 
feminismo=comunismo, feminismo=odio a los varones, 
feminismo=todo el poder a las mujeres, etc. 

Cosas dichas en relación al feminismo: ¿qué se dice 
cuando se habla de feminismo? ¿cuáles son los sentidos 
connotados a propósito de este referente? ¿A quiénes dirigir 
este tipo de preguntas? Sin descartar futuras ampliaciones 
del universo de análisis, por principios metodológicos con­
vendría comenzar por los discursos de mujeres. Ahora bien, 
no es posible pensar a las mujeres que dentro del movimiento 
se apresuran a declarar que no son feministas, separadas del 
resto de la sociedad, en la que los mitos del feminismo 
circulan con fuerza. De modo que el corpus de una investi­
gación de estas características debería relevar un muestreo 
de discursos que a título tentativo podrá esbozarse así: 

-Mujeres reconocidas como pertenecientes al movimien­
to de mujeres o cercanas a él. (Amas de casa, mujeres en 
barrios, Madres de Plaza de Mayo) 

-Mujeres que hayan accedido a alguna cuota de poder 
público (políticas, sindicalistas, periodistas, empresarias) 

-Mujeres que no pertenecen al movimiento ni acceden a 
ninguna cuota de poder (profesionales, amas de casa, empleadas) 

Creemos que las conclusiones que podrían obtenerse 
serían muy provechosas para explicar las tensiones y debates· 
aludidos, así como revelarían la insuficiencia de categorías 
que nacieron próximas a otras luchas, en otros tiempos. 

Finalmente, es bueno recordar que la lucha de las mujeres 
contra la discriminación y la desigualdad es siempre, tam­
bién una lucha por el lenguaje, en la medida en que las 
palabras instituyen sentidos, recortan la realidad y a veces 
pueden, sencillamente, omitirla 

Notas 
1 En adelante resetvo este término para designar a la "suma" del 

movimiento de mujeres en la Argentina, constituido por los llamados 
movimiento social de mujeres y movimiento feminista. 

2Bhasin, Kamla y Said Khan, Highat, Sorne Questions on Feminism and lts 

Relevance in South Asia (Kali for Women, Ncw Delhi, 1986). 
3 Quizá hubiera sido deseable trabajar con documentos de los Encuen­

tros Nacionales para salvar la heterogeneidad aludida. Esto en el caso de que 
esos documentos o "conclusiones" contengan definiciones equiparables a 
las que pueden hallarse en el documento feminista que se maneja aquí. 

4 "El feminismo de los 90. Desafíos y propuestas", del taller del mismo 
nombre, en Mujer/Fempress, Nº 1 1 1 , enero 1991, pp. 4-6. 

5 les/ 1 (Buenos Aires: Centro Editor de América Latina, 19 
6 A propósito de este punto y vinculado con el influjo del feminismo 

teórico para la revisión de paradigmas, E. Jelin anota: "La pregunta que 
surge de inmediato, imposible de responder a ciencia cierta, es si se trata de 
una 'nueva realidad' o si la vida social siempre fue así, y sólo nosotros, 
ciegos por el peso de los paradigmas dominantes, nola estábamos viendo". 

7 No· se hará sin conflicto precisamente por tratarse de la identidad, cuestión 
altamente movilizante para el género históricamente alienado como el Otro en 
relación al Uno o Sujeto/Hombre. 

8 Gorlier, Juan Carlos, "Notas sobre la producción de consenso", 
Revista Espacios. Nº 3 (Bs.As., 1985). 

9 Unas limitaciones que se han podido palpar en la reciente historia 
latinoamericana y sus variados ejemplos de dictaduras agonizantes. 

lO Mari, E. "El poder y el imaginario social", La Ciudad Futura, (Bs. 
As.), Nº 1 1 , junio de 1988. 

11 Verón, Enrique y Sigal, Silvia. Perón o muer/e. Los fundamenlos 

discursivos del fenómeno peronisla. Legasa, Bs. As., 1986. 
12 Recordemos, además, por pertinente, la sentencia barthesiana: "El 

sentido no puede ser más que nombrado" (Barthes, R., "Presentación" en 
AAVV, La semiología Bs.As., Tiempo Contemporáneo, 1972.) 

13 La teoría dela enunciación es central para el análisis del discurso pero 
no cabe en este traba jo más que mencionarla. 

Primer Encuentro 

"M u j e r y T e a t r o" 

en colaboración con The Magdalena Project* 

Muestra de: 

Espectáculos 

Talleres 

Mesas de Debate 

Buenos Aires, 20 al 26 de abril de 1992 

Informes: Beatriz Seibel.. . . .  953-1934 

Irene Ickowicz . . .  87-467 1 

*The Magdalena Project fue establecido en 1986 en Cardiff, 

Inglaterra. Es una organización internacional dedicada al desa­
rrollo del lenguaje de las mujeres en el teatro. Por primera vez 
comienza sus activid?des en Latinoamérica. 



· 
Feminaria I 8 • 20 

· -

Mujeres y participación política: hacia una igualdad 

basada en el reconocimiento de la diversidad 

Jutta Marx* 

Uno de los problemas más significativos de 
la participación política femenina -entendida 
como el conjunto de las actividades destinada� 
a la transfonnación política-social- consiste 
en la marginación de las mujeres de los proce­
sos de planificación y decisión. En el m'mcode 
este breve trabajo no me quisiera detener 
demasiado en detallar todos los obstáculos que 
encuentran las mujeres en la práctica política 
cotidiana sino concentranne más bien en un 
a<;pecto que define en gran medida las posibilidades de una 
participación real: la concepción de la igualdad. ¿Son iguales 
varones y mujeres? ¿ Qué significan expresiones como "la política 
es una", "mujeres y varones tienen que trabajar codo a codo" para 
las posibilidades de las mujeres de participar en igualdad? 

Las mujeres están cada vez más presentes en todos los 
ámbitos de la vida pública, pero esta masiva participación 
todavía no ha llevado a una redefinición de las tareas y 
responsabilidades que competen a cada uno de los géneros. 
La esfera de la decisión política sigue dominada por los 
varones mientras las mujeres se dedican fuera y dentro de los 
partidos políticos a las tareas sociales. 

Los muvimientos de mujeres que se han originado en 
diversos ámbitos de la sociedad demuestran que muchas 
mujeres ya no están dispuestas a aceptar esta situación que 
no sólo implica una división de tareas sino también un 
reparto desigual del poder. 

El debate acerca de los cambios deseados en este contexto 
se concentra principalmente en dos ejes: 

Por un lado, en la articulación de mecanismo que posibi­
liten un acceso masivo de las mujeres a todos los ámbitos 
hasta ahora prácticamente vedados a ellas. Este debate se ha 
dado en Argentina sobre todo en los partidos políticos, 
donde las mujeres exigieron la introducción de cuotas que 
aseguren como mínimo la presencia de un 30% de mujeres 
en todos los cargos electivos. Pero esta medida se podría 
extender fácilmente a otros niveles y organizaciones y 
también al ámbito económico laboral. 

Por el otro, muchas mujeres demandan el reconocimiento 
de sus propias formas de actuar y de interpretar la realidad 
social y la integración de esta visión en la práctica política 
social, dicho en otras palabras: la redcfinición de las concep­
ciones y prácticas políticas. 

Con esta demanda se oponen a una concepción muy 
común según la cual hay una sola forma deseable y legítima 
de actuar en el ámbito político: la masculina, mientras las 
particularidades femeninas están comprendidas como des­
viaciones de lo normal. 

*Jutta Marx (Alemania, residente arg.), licenciada en peda­
gogía social, se especializa en el tema de la mujer y la 
política.Su libro Mujeres y partidos políticos. De una masi­
va participación a una escasa representación. Un estudio de 
caso, se publica en abril por Legasa (Bs.As.) 

Creo que las medidas formales desti­
nadas a una redistribución del poder son 
indispensables enla actualidad. De hecho 
no hay ejemplos en el mundo donde las ' mujeres hayan logrado un acceso masivo 
a los niveles de conducción sin respaldar­
se en alguna medida formal. En este sen­
tido la ley de cupo votada por la Cámara 
de Diputados en la madrugada del 7 de 
noviembre significa un avance que se 

podría profundizar y ampliar en el futuro. 
Pero si estas medidas no están acompañadas por una 

profunda reflexión acerca de nuestra propia identidad, nues­
tras formas de ver y de hacer las cosas, nos quedaremos a 
mitad del camino. 

A continuación me quiero referir a este aspecto. Para ello 
me basaré en una investigación que realicé sobre la participa­
ción de las mujeres en la U .C.R.1 Si bien la participación en 
un partido político se diferencia de otras formas participativas 
hay en ella aspectos generalizables que caracterizan el actuar 
político femenino más allá de este ámbito específico. 

En la opinión pública y en los discursos políticos se encuen­
tra frecuentemente la suposición que las mujeres no participa­
mos en la política. Esta visión se debe en parte al hecho que la 
mayoría de las actividades que realizan las mujeres en este 
ámbito son, normalmente, poco visibles para el gran público. 
Sólo en tiempos excepcionales de crisis económicas o políticas 
salen a la superficie y son registradas por los medios de 
comunicación. Así sucedió, por ejemplo, con el movimiento de 
las Madres de Plaza de Mayo, o con los recientes movimientos 
de las mujeres de Catamarca, SOMISA o Sierra Grande. Pero 
el hecho que las mujeres no figuran en los primeros planos de 
la política no quiere decir que no participan, sino más bien, 
habla de sus formas específicas de participación y de sus 
choques con la cultura política vigente. 

Las prácticas políticas de mujeres J' sus choques con 
la cultura política tradicional 

Voy a resumir, ahora, algunos aspectos que caracterizan 
frecuentemente la participación política femenina. 

La mayoría de las mujeres realiza tareas relacionadas a lo 
social, asistencial. Las situaciones concretas de injusticia, la 
referencia humana directa, lo cotidiano, la dedicación a lo 
inmediato así como la identificación con la gente postergada 
figuran en primer plano de su acción y son determinantes 
antes que lo abstracto, lo ideológico, lo planificable. La 
mayoría de las mujeres prefiere los grupos chicos. Estar 
donde algo falta, tanto en el marco del trabajo comunitaria 
-asistiendo necesidades sociales- o en la estructura interna 
de sus organizaciones -desempeñando tareas que de otro 
modo serían postergadas- parece ser una de las formas 
propulsoras fundamentales de las actividades femeninas. 

Las tareas que realizan las mujeres se definen en muchos 
casos por la entrega incondicional a las mismas, claramente 



Feminaria I 8 • 21 

al margen de intereses personales. Poner el cuerpo, el trabajo 
físico, la presencia física, cotidiana son características en 
este contexto. Otra particularidad consiste en la paridad que 
existe entre las mujeres: generalmente todas realizan todo 
tipo de trabajo, entran en escena en el trabajo práctico en 
detrimento de su desempeño allí donde podrían manifestarse 
diferenciaciones subjetivas: en el área de las decisiones. 

En los cargos de conducción, en los niveles donde se 
diseñan y planifican los proyectos globales, donde se realizan 
actividades que traen poder, prestigio, en el ámbito de la 
representación, donde las actividades se vuelven visibles pú­
blicamente, las mujeres están notablemente subrepresentadas. 
Eso vale tanto para los partidos políticos como para muchas 
otras organizaciones. Son conocidos los movimientos u orga­
nizaciones sociales que están casi exclusivamente compuestos 
por mujeres pero conducidos por varones. 

Si comparamos las modalidades que predominan en la 
participación política femenina con los requerimientos del 
ámbito privado se evidencia la gran influencia que ejerce la 
principal responsabilidad doméstica que se atribuye social­
mente a las mujeres sobre sus formas participativas. 

Las tareas domésticas que desempeñan úpicamentc las 
mujeres reflejan un bajo grado de especialización. Se carac­
terizan por lo variado y múltiple. Las relaciones establecidas 
en este contexto son directas, por formalizadas y no dejan 
espacio para una clara diferenciación entre las necesidades 
e intereses propios y ajenos. Porotra parte, no son planificables 
y requieren flexibilidad y determinada predisposición para 
adaptarse a cada persona y sus necesidades concretas. "La 
relación madre-hijo es un ejemplo de una relación social en 
la cual la unidad no se establece a través de reglas formales, 
sino mediante la comprensión y la intuición, elaborando de 
este modo una unidad de intereses. [Estas relaciones no se 
orientan en] primer término hacia la realización de metas 
futuras sino por el contrario a la dedicación afectiva [ . . .  ] y la 
protección frente a amenazas inmecliatas".2 

Si bien estas cualidades son oportunas y necesarias para la 
educación y el cuidado de los niños, las exigencias que impli­
can incluso en el ámbito doméstico resultan problemáticas para 
las mujeres porque estas exigencias no afectan a ambos géne­
ros, lo que permitiera, por ejemplo, una mayor equiparación 
con los intereses y necesidades el uno del otro, sino se espera 
que sean respondidas fundamentalmente por las mujeres. 

Esta unilateralidad se basa siempre en el supuesto que el 
renunciamiento y el sacrificio serían inherentes a la naturaleza 
femenina y tendrían lugar sin que se pague el correspondiente 
precio. Lo absurdo de tal supuesto queda claramente demos­
trado si se consideran las depresiones, so matizaciones, perma­
nentes sentimientos de culpa así como las formas indirectas de 
resistencia a estas exigencias como la queja, las intrigas, etc. 
provocadas por la imposibilidad de cumplir con este ideal. 

La situación se vuelve aún más problemática cuando las 
mujeres deciden participar políticamente. La histórica ex­
clusión de las mujeres del ámbito político tuvo como conse­
cuencia la creación de instituciones públicas por y para 
varones. Aquí rigen normas y reglas del contexto vital 
masculino, opuestas a las del ámbito privado doméstico. 

El hecho que las mujeres, cuando participan políticamen­
te, tiene que actuar simultáneamente en dos ámbitos cuyos 
valores se contradicen entre sí significa uno de los obstácu­
los más graves para su participación en igualdad. 

La socióloga alemana Angelika C. Wagner compara la 

situación de las mujeres que participan políticamente con la 
de las jugadoras de tenis que durante toda la vida se dedica­
ron exclusivamente a ese deporte y de pronto se encuentran 
en una cancha de fútbol, en medio de un partido, sin que 
nadie les haya explicado las reglas del juego: el problema de 
las mujeres no sólo consiste en "reconocer cuáles reglas son 
válidas en el campo de juego y qué es jugar bien, sino 
también que algunas reglas les 'van a contrapelo' ,  ya que 
violan ciertos imperativos subjetivos relativos a la condición 
femenina".3 

En la práctica política cotidiana esta problemática se 
expresa en diversas formas. Rossana Rossanda afirma que 
"la primera contradicción [ . . .  ] que se percibe de inmediato es 
[ . . .  ] la que se plantea a la mujer entre el tiempo político y el 
tiempo de la vida. No es sólo un problema de horarios que no 
combinan entre sí; son dos experiencias que están 
disasociadas, no en serie, sino paralelamente una de la otra; 
la mujer que hace política tradicionalmente salta de continuo 
entre un plano y el otro, vive los dos, no sin conflictos y 
ajeniedad ora con relación a uno, ora con relación a otro. No 
sin dejar se sentirse acusada por ambas partes".4 

A eso se suma que las mujeres están percibidas en el 
ámbito público como un grupo marginal. Los varones -que 
principalmente se reconocen como pares entre sí- excluyen 
a las mujeres de esta relación de igualdad. No las reconocen 
como individuos autónomas sino como un conjunto 
indiferenciado que representa lo "otro", lo uniformemente 
inferior y ajeno. 

Como tal las mujeres están sujetas a una serie de prejui­
cios globalizantes como, por ejemplo, que son débiles, 
limitadas, no racionales, y sus cualidades a lo sumo tienen 
validez para las tareas políticas cotidianas. En consecuencia 
están expuestas a múltiples mecanismos de discriminación 
y exclusión. 

Estos mecanismos que obstaculizan la participación fe­
menina frecuentemente por las mismas mujeres están eva­
luados como un conflicto individual, personal, provocándo­
les de esta manera inseguridades, culpas, dudas en su propia 
capacidad, y no como un problema estructural de una cultura 
política que no reconoce la diversidad de las personas que 
actúan en la política, sino que se basa en una comprensión 
niveladora de la igualdad. Dentro de esta cultura las mujeres 
están exhortadas a adaptarse a las reglas y normas vigentes. 

Sólo se participa entre iguales: hacia una redefinición 
de la igualdad 

Si tomamos en cuenta que las mujeres forman más de la 
mitad de la población y participan activamente en la política 
esta concepción es profundamente antidemocrática. Y si no 
se analiza de qué manera intervienen las condiciones de 
género en la concepción y práctica políticas, si las mujeres 
no se oponen a este modelo vigente, las actividades femeni­
nas permanecerán invisibles, subvalorizadas y con poca 
influencia en el diseño de la sociedad que desean. 

Los futuros cambios dependen en gran medida de las 
mujeres, de sus posibilidades y predisposiciones de encarar 
críticamente los puntos fuertes y débiles tanto de la propia 
cultura política como de la tradicional, es decir, reconocer 
concepciones y prácticas propias como posibles elementos 
constitutivos de una nueva cultura política. 

La cercanía de las mujeres a la vida cotidiana posibilita­
ría, por ejemplo, interpretar y articular más eficazmente las 



Femínaría I 8 • 22 

necesidades de la población; tanto la comprensión de la 
diversidad de los seres humanos con sus deseos y necesida­
des concretas como el reconocimiento que la conducta 
humana no es totalmente planificable y calculable, les per­
mitiría contraponemos a la creciente tecnificación y aleja­
miento de la política de los "asuntos humanos". E, incluso, 
el hecho que hasta ahora estuvieron relativamente alejadas 
de la esfera del poder podría significar "una oportunidad y un 
desafío, como define la socióloga BirgítMeyer. "Las muje­
res han agudizado su mirada y enriquecido su capacidad 
crítica para [cuestionar] los rituales parlamentarios, las riñas 
de gallo, la rutina política".5 

Pero si no se revoca las dicotomías concreto-abstracto, 
lenguaje-cuerpo, trabajo-representación, el compromiso 
social de las mujeres corre el peligro de ser una mera 
prolongación de las tareas de beneficencia-históricamente, 
junto a la educación, la únicas actividades públicas femenina 
reconocidas- en la esfera política, condenándolas de esta 
manera a la asistencia social, en lugar de poder aportar 
elementos para un cambio político y social globales. De este 
modo no se lograría la integración de lo social en el área 
política o la superación de la habitual división entre lo 
político y lo social. Si se acepta en la práctica el divorcio de 
la dedicación a lo cotidiano, lo concreto e inmediato de la 
planificación, decisión y del desarrollo a largo plazo, se 
pierden valiosos elementos, potenciales agentes de una 
transformación politico-cultural, que siempre requiere una 
v'isión de futuro o utopía. 

En resumen: la división de tareas y responsabilidades 
diferenciadas para los géneros influye en forma determinan­
te en la conformación de los caracteres sociales: a la vez que 
los distintos ámbitos de la sociedad no son lugares neutrales. 

Si bien no nacemos con las características que hoy día 
diferencian genéricamente en nuestra sociedad a varones y 
mujeres, el imaginario social y la práctica individual y 
colectiva llevan a una polaridad entre los géneros, haciendo 

Organización Nacional de 
Mujeres ltalo - Argentinas 

Objetivos: 

Integrante de la red internacional de 
Mujeres de Ancestro Italiano 

-Promover el trabajo en comunidad y elevar las aspiracio­
nes de otras ítalo-argentinas a través de programas, promo­
ción y otras actividades relacionadas 
-Red Internacional de trabajo con agrupaciones hermanas 
-Red de trabajo con mujeres de otros grupos étnicos 
-Promover la comunicación con otras organizaciones italo-
argentinas 
-Promover la transferencia de los logros obtenidos para 
extenderlos a la comunidad toda 
Presidente: Dra. Angela Rosaria Solano 
Vicepresidente: Dra. Liliana Izzo 
Directoras: 
de Arte: Sra. Norma Aleandro 
de Ciencia: Dra. Eugenia Sacerdote de Lustig 
de Economía: Lic. María Fernanda Bocanera 
de Prensa y Difusión: Sra. Anamaría Micheli 
de Psicología y Comunicación: Lic. Eva Giberti 

que seamos portadores y portadoras de valores y actitudes 
diferentes y frecuentemente opuestas. Paralelamente, se 
puede observar que el ámbito privado se ha femineizado y el 
público masculinízado. 

Estas divisiones implican un orden jerárquico. El ámbito 
público es más valorizado y decide en gran medida sobre el 
privado y las mujeres estamos socialmente subordinadas a 
los varones. Este orden se expresa y reproduce en la política. 
Partiendo de este análisis, resulta ilusorio suponer que las 
mujeres podamos hacer valer nuestro punto de vista por el 
sólo hecho de multiplicar aún más nuestro esfuerzos, tal 
como se nos sugiere con frecuencia. 

Nuestras posibilidades de participar en las decisiones polí­
ticas en la forma y con el peso que nos corresponde dependerá 
más bien de nuestra capacidad de comunicarnos entre noso­
tras, de juntar nuestros esfuerzos y actuar juntas con el objetivo 
de volver más accesible la política para las mujeres. 

Si bien esta transformación no depende sólo de nosotras 
sino requiere de cambio profundos en las concepciones y 
actitudes de los varones, vamos a tener que ser nosotras las 
protagonistas de este proceso. 

En la dinámica de poder y no poder que caracteriza 
actualmente las relaciones de género ocupamos el último 
lugar. Y no es de esperar que los varones nos regalen el 
poder. El poder se construye y la posición que ocuparemos 
en este proceso dependerá de nosotras y las alianzas que 
sepamos desarrollar. Las mujeres necesitamos participar en 
igualdad en la política para mejorar nuestras condiciones de 
vida. Esta igualdad no se realizará a través de un mero acto 
de adaptación que porotro lado implicaría en sí la confirma­
ción del modelo nivelador vigente. Dentro de este modelo la 
"igualdad" frecuentemente está usada como instrumento de 
regulación y poder por parte de los grupos hegemónicos. 
Sólo la aceptación de la diversidad de los individuos hace 
posible reconocemos como pares, condición indispensable 
para la participación en igualdad. Y los problemas que 
presenciamos al nivel nacional e internacional en el escena­
rio político nos dan razones de dudar que las capacidades 
masculinas sean relamente las únicas deseables y válidas 
para el ordenamiento de los asuntos públicos 

Notas. 
1 Jutta Marx, 1992 (en prensa), Mujeres y partidos políti­

cos. De una masiva participación a una escasa representa­
ción. Un estudio de caso, Buenos Aires, Legasa. 

2 UlrikeProcop, 1976, Weiblicher Lebenszusammenhang. 
Von der Beschranktheit der Strategien und der 
Unangemessenheit der Wünsche, p. 44. Frankfurt/Main. 

3 Angelika C. Wagner, 1976, "Knoten im Kopf? Zur 
Methodedes nachtraglichen lauten Denkens bei der Erfassung 
handlungsbeeinflussender Kognitionen", en Clemens, B. et. 
al . ,  Tochter der Alma Mater, p. 219, Frankfurt/Maine, New 
York. 

4 Rossana Rossanda, 1982, Las otras, pp. 93-94, Barce­
lona. 

5 Birgit Meyer, 1987, "Frauen an die Macht. ¡ ¿Über die 
Politik der Einmischung zur Vertinderung der Politik", en 
Liberal, Heft 3, August 1987, 26. Jahragang,; versión en 
castellano: "¡¿Las mujeres al poder!¿ sobre la política del 
intervencionismo para cambiar la política", trad. J utta Marx, 
en Feminaria, I, 1 ( 1988). 



Femínaría I 8 • 23 

La mujer y el lenguaje: no a la violencia, sí al poder 

Lea Fletcher* 

Conducía su auto muy despacio, casi al paso de 
hombre, disfrutando la frescura perfumada de esa 
mañana primaveral . No tenía prisa para l legar a su 
nuevo trabajo. No porque sabía que impl icaría más de 
1 0  horas hombre de trabajo por día-trabajar duro le era 
costumbre-, sino porque era de afuera y necesitaría 
todos sus recursos para arreglárselas con los códigos 
de la gente con quien trabajaría. Trataría de no l lamar la 
atención, hablaría y haría como !os otros. 

Al fi n l legó. Estacionó el auto y subió al barco con 
cierto recelo. Cuando le presentaron a dos de .[Qs 
hombres rana de ese equipo élite de investigación 
marina, escuchó que comentaron en voz baja entre sí: 
"¿Esta es su idea de un oenio científico? ¡Qué no se 
meta en nuestros asuntos ! "  

Los largos días pasaron. U n  atardecer un grito partió 
la calma de alta mar: " ¡Hombre al aoua!" Todo intento 
de rescate fue inútil debido a una fuerte corriente 
submarina. Nunca encontraron el cadáver del .D.!.!.8YQ 

miembro indeseado para averiguar si fue muerte por 
accident� o por homjcjdio. 

Esta es una historia de violencia cometida contra un ser 
humano por otros seres humanos. En primer término, es una 
violencia psíquica y física, que se presta a un revelador 
análisis psicológico. Si  agregamos un factor más -el hecho 
de que el personaje central es una mujer-, se vuelve aún más 
significativa nuestra interpretación, pues tenemos que con­
siderar el segundo término de la violencia: la violencia 
"invisible" ejercida a través del lenguaje. 

"Una de las características que distingue los avances de la 
humanidad y la separa de la barbarie es la aparición del 
rechazo -y aún del sentimiento del horror- ante la violencia 
ejercida contra un/-a semejante", afirman Eva Giberti y Ana 
María Femández, las compiladoras del libro La mujer y la 
violencia invisible (Bs. As.: Ed. Sudamericana y Fundación 
Banco Patricios, 1989, p.16). Si esto es la verdad, ¿se puede 
imaginar mayor violencia que la desarticulación de más de 
la mitad de la humanidad a beneficio de la otra parte? Sin 
embargo, es exactamente lo que ha sucedido desde hace 
centenares de años: la mujer ha sido objeto de una sistemática 
violencia "inhumana" ejercida a través del sexismo lingüístico 
que refleja, al mismo tiempo que sostiene, la relación pa­
triarcal de poder entre los sexos. 

Dicho de otra manera, podemos concordar que el lenguaje 
expresa el orden simbólico de la ley social de toda cultura en la 

*Lea Fletcher (EE.UU., residente arg.) es doctora en Letras 
Hispánicas, investigadora literaria y autora de los libros: 
Modernismo.Suscuentistasolvidadosen laArgentina, 1986 y Una 

mujer llamada Herminia [Vida y obra de Herminia Brumana], 
1987 y varios artículos sobre las narradoras argentinas y el tema del 
"lenguaje y mujer". Trabaja en una Bibliografía de la Narrativa de 
Mujeres Argentinas, siglos X1X y XX. 

que cada práctica social constituye una manifestación de esa 
ley. Pues bien, en un orden simbólico dominado por "la ley del 
padre", la mujer es lo anormal, lo negativo, lo ausente. Como 
dijo Julia Kristeva, "la mujer fue excluida del contrato socio­
simbólico del lenguaje como la unión social fundamental".1 
Ella no es sujeto sino objeto y como tal es simultáneamente 
víctima proscripta e integrante idealizada del orden patriarcal 
que trivializa y margina los valores femeninos. 

Al ocupar un espacio negativo tanto en el orden lingüís­
tico como en el social la mujer queda sin voz propia. Si habla 
no hay otro lugar para hacerlo que el del orden simbólico y, 
puesto que, como dice Lacán, cualquier persona que no 
puede entrar en ese orden se vuelve psicótica, la mujer se ve 
obligada a expresarse, con duplicidad, en el lenguaje del 
patriarcado. Tiene que "robar un lenguaje": "cuando a una 
persona no le es disponible ningún lenguaje, debe robar uno, 
como los varones robaban el pan. (Todas aquellas personas 
-una legión- quienes están fuera del Poder están obligadas 
a robar el lenguaje").2 Utilizando las herramientas del opre­
sor -y otras propias, inventadas-, la mujer puede transfor­
mar la estructura del lenguaje simbólico para formular sus 
propios significados y valores. 

Con esto no quiero decir que existen determinantes dife­
rencias lingüísticas en base al sexo y/o género, aunque hay 
destacadas lingüistas que opinan lo contrario, como la aus­
traliana Dale Spender. Según ella: 

"Todas las palabras -sin importar su origen- que 
se asocian con la mujer adquieren connotaciones nega­
tivas porque ésta es una 'regla' semántica fundamental 
en una sociedad que construye la supremacía del 
varón. Cuando la misma palabra cambia de positivo en 
negativo al cambiar el referente de varón a mujer, la 
'lógica' no se encuentra en la palabra (y lo que repre­
senta) sino en el sexo. La manera en que se crean los 
significados en nuestra sociedad depende de la divi­
sión del mundo en positivo-masculino y negativo­
femenino" .3 
La afirmación revela tres hipótesis discutibles de esta 

teoría: primero, presume que lo femenino y lo masculino son 
invariables; segundo, desestima el rol del poder en la rela­
ción entre los dos; y tercero, considera el lenguaje como una 
estructura homogénea en vez de un proceso heterogéneo. 
Trataré cada supuesto por separado. 

Lo femenino y lo masculino no son invariables 
Gracias a 1a problematización del género lograda por la 

teoría feminista y la incipiente deconstrucción de la relación 
biología-naturaleza-sexo-género ya no se puede considerar el 
género-y las relaciones entre los géneros-como algo sencillo 
y natural. Sabemos que es un concepto complejo y polémico. 
Entre los interrogantes sin respuesta consensual entre las 
feministas que Jane Flax enumera en su artículo "Posmoder­
nismo y relaciones de género en la teoría feminista"4 en­
contramos algo tan básico, como por ejemplo "¿Qué es el 
género?" y algo más complicado, como "¿Qué es lo que hace 
que las relaciones de género cambien a través del tiempo?" 



·. 

Feminaria I 8 • 24 

También encontramos algo tan nuevo como "¿Cuáles son las 
relaciones entre las formas de dominación masculina y rela­
ciones de género?" y "¿Hay algo que sea distintivo de lo 
masculino o lo femenino en los modos de pensamiento y en 
las relaciones sociales?" Si la respuesta a esta última es 
afirmativa, las diferencias se revelarán en el lenguaje, la 
expresión del orden socio-simbólico. Según C. Kramer, B. 
Thome y C. Henley, investigadoras feministas quienes inten­
taron corroborar esta teoría sólo para descubrir que no podían: 
"es notable cuán pocas diferencias en base al sexo se han 
sustanciado firmemente en estudios empíricos del habla [ . . .  que] 
parecen sugerir que las diferencias de poder y status son más 
salientes que las del género de por sí".5 

Un inquietante corolario a esto, que es también un proble­
ma irresuelto, es la reciente preocupación por cuestionar el 
uso -y abuso- demasiado generalizado de términos como 
"nosotras", "las mujeres", "la Mujer". A pesar de que el 
concepto de género es aún lejos de ser comprendido, no se 
debe, no se puede dar por sentado que lo femenino y lo 
masculino son categorías estáticas o universales tanto en su 
concepto como en su expresión. 

El rol del poder entre lo masculino y lo femenino 
Las conclusiones de estas investigadoras me llevan al segun­

do punto: el poder y su rol en la relación entre los sexos y los 
géneros. Rechazado anteriormente por las feministas como 
algo inmoral perteneciente a los varones y una característica 
repudiable de sus discursos y actos, el poder es hoy día tema de 
sumo interés. Birgit Meyer informa que fue la filósofa alemana 
Hannah Arendt "la que por primera vez definió el poder en 
forma positiva. [ . . .  Para Arendt] el poder tiene un sentido 
absolutamente contrario al de la violencia. Según su opinión, el 
poder significa específicamente la capacidad humana de actuar 
en concordancia con [las otras personas. Arendt explica]: 

'Del poder nunca dispone una sola persona [ ... ] .  
Una de las diferencias entre el poder y l a  violencia es 
que el poder siempre depende de cifras, mientras que 
la violencia es en cierto grado independiente de las 
mismas, ya que confía en sus herramientas [ . . .  ] .  El caso 
extremo del poder está dado en la constelación: todos 
los individuos contra uno; el caso extremo de la violen­
cia: un individuo contra todos. El último caso no es 
posible sin herramientas, o sea, sin medios para la 
violencia"' .6 
El poder masculino, aunque en manos de los varones, no 

se mantiene solamente por su propia fuerza. Cuando el grupo 
dominante es minoritario y cuando su propia reproducción 
depende de la participación del grupo dominado, el domi­
nante debe lograr la cooperación del grupo dominado. Esto 
se ve claramente en el patriarcado cuyo funcionamiento es 
posible únicamente gracias a la colaboración de las mujeres. 
Los medios utilizados-los medios para la violencia, al decir 
de Arendt-para asegurar esa cooperación incluyen: inculcar 
a las mujeres la idea de su inferioridad genérica, negarles 
acceso a la educación, mantenerlas económicamente depen­
dientes, controlar su sexualidad, desconocer y/o borrar su 
historia, suprimir su lenguaje e imponerles otro que las 
desvaloriza y/o niega, y privilegiar a las obedientes. Las 
mujeres sin una conciencia feminista de género ignoran esto 
y colaboran "libremente" con el poder patriarcal. 

En este sentido el patriarcado ejerce un poder legítimo, en 
términos arendtianos, conseguido por medios repudiables: 

cometen "violencia invisible" contra las mujeres sin que la 
mayoría se dé cuenta. Las mujeres tienen que tomar concien­
cia de la imprescindibilidad del poder y unirse en el para 

crear un lenguaje que las exprese porque si no, 
terminarán como Eco: condenadas a repetir un 
discurso ajeno que las l levará a su aniquilación. 

Y aquí estamos, otra vez hablando de la 
necesidad de un "lenguaje de la mujer". Ya 
que sabemos que no se puede rechazar el 
lenguaje mismo, ¿se trata, entonces, de recu­
rrir a lo femenino, relacionado, según Kriste­
va, con lo semiótico? ¿Se trata de crear un 
lenguaje desde un sitio que Alcoff identifica 
como la posicionalidad? 

El lenguaje es un proceso heterogéneo 
Para responder a estas preguntas comienzo con una 

reflexión sobre la tercera hipótesis arriba mencionada. Dos 
conocidos ejemplos ofrecidos por las personas que sostienen 
la teoría estructural del lenguaje sirven para demostrar que 
el significado en un caso ("El es un profesional", "Ella es una 
profesional") más la intertextualidad en el otro ("La oración 
de la mujer", de Virginia Woolf) son el resultado de un 
proceso de cambio en el contexto reflejado en el lenguaje. 

En el primero, la connotación de "prostituta" asociada con 
la palabra "profesional" cuando referida a una mujer desapa­
rece por completo si el contexto cambia; por ejemplo, ¿A 
quién se le ocurriría poder insinuar con la oración "Margaret 
Thatcher es una profesional" que ella es una prostituta? 

En cuanto al segundo ejemplo, recordemos con exactitud 
lo que escribió Virginia Woolf: 

"La señorita Richardson ha inventado, y, si no la 
ha inventado ha desarrollado y adaptado a sus propias 
necesidades, una frase que podemos calificar de frase 
psicológicamente del género femenino. Es de fibra 
más elástica que la antigua frase, con capacidad de 
alargarse de forma ex trema, de llevar en suspensión las 
más frágiles partículas, de envolver las más vagas 
formas. Otros escritores del sexo opuesto han emplea­
do frases como ésta. Pero hay una diferencia. La 
señorita Richardson ha formado una frase consciente­
mente con la finalidad de que pudiera descender a las 
profundidades e investigar los recovecos de la con­
ciencia de Miriam Henderson. Es una frase de mujer, 
aunque sólo en el sentido de que se empica para 
describir una mente de mujer, haciendo la descripción 
una mujer que no siente orgullo ni temor ante cuanto 
pueda descubrir en la psicología de su scxo".7 

Al señalar una importante diferencia conceptual entre "una 
frase psicológicamente del género femenino" y "una frase de 
mujer" la misma Woolf nos indica que no es la estructura del 
lenguaje sino el contexto de su empico el factor determinante. 
En cierto modo, Woolf anticipa el pensamiento de Kristeva 
cuando dice que aunque "una frase psicológicamente del 
género femenino" puede ser construida tanto por un varón 
como por una mujer, sugiere, que, por motivos psicológicos, la 
relación de la mujer con lo femenino es más estrecha. 

Veamos: Kristeva desarrolla su tesis de lo semiótico 
como una especie de residuo de la etapa pre-edípica con 
pulsiones heterogéneas de energía y marcas psíquicas. 
Una etapa pre-lenguaje, lo semiótico sólo existe dentro de 
lo simbólico y este último existe gracias a la represión de 



Feminaria I 8 • 25 

aquél. Esta represión no es total: "se puede discernir como 
una clase de presión pulsional dentro del lenguaje mismo, 
en el tono, el ritmo, las cualidades corporales y materiales 
del lenguaje y también en la contradicción, el sinsentido, 
el desgarro, el silencio y la ausencia";8 se puede descubrir 
a través del análisis en el discurso psicoanalítico y en las 
prácticas artísticas. Lo semiótico origina en la etapa pre­
edípica cuando el contacto del niño y de la niña con el 
cuerpo de la madre es de primordial significación. Por no 
reconocerse distinciones de género en esta etapa, lo feme­
nino no excluye a los varones; sin embargo, por complejas 
razones psicoanalíticas, las mujeres conservan una unión 
más estrecha con el cuerpo de la madre que lo que hacen los 
varones. Por eso, se asocia más a las mujeres con lo 
femenino que a los varones. Tanto lo femenino como lo 
semiótico son marginados: lo femenino de lo masculino en 
el orden patriarcal y lo semiótico (pre-lenguaje) del simbó­
lico (lenguaje). 

Ahora bien, ¿cómo sirve esta teoría para la creación de un 
"lenguaje de la mujer"? Para Kristcva, lo semiótico es una 
manera de subvertir el orden simbólico porque se opone a 
todos los significados fijos de que depende el patriarcado (la 
religión, el estado, el orden, el padre, etc.). También se 
encuentra a la mujer entre estos significados fijos: es simul­
táneamente María y Lilith, y, debido a su relación con lo 
semiótico, está fuera del alcance patriarcal, desconocida, 
irrepresentable, incomprensible. Su sitio en el orden -socio­
simbólico le posibilita abrir grietas en la oculusiónjerárq\li­
ca de un sistema opresivo: desplazar la relación sexo/género 
de su eje hegemónico hace que el poder sea constituido 
desde la postura genérica del sujeto y no desde su sexo 
biológico. No obstante, esto no significa valorizar el género 
femenino, como tampoco significa transformar el orden 
simbólico ni formular otro lenguaje que lo refleje. Funciona 
como una vacuna: hace que el organismo se enferme un poco 
para después potenciarse y rechazar ataques similares de 
mayor magnitud. Hay modificación, es cierto, pero el siste­
ma incorpora al invasor y cobra más fuerza en el proceso. 
Necesitamos más vacunas de más poder. No queremos 
destruir la estructura del organismo pero sí transformarla en 
algo más equilibrado. 

Y aquí entra la teoría de la posicionalidad de la filósofa 
Linda Alcoff, sintetizada en los siguientes términos: 

"El concepto de la posicionalidad incluye dos 
puntos: primero, [ ... ] el concepto de mujer es un 
término relacional identificable sólo dentro de un 
contexto (en constante movimiento); segundo, la posi­
ción en que se encuentran las mujeres puede ser 
activamente utilizada (más que trascendida) como un 
sitio para la construcción del significado, un lugar 
desde donde el significado puede ser descubierto (el 
significado de la femineidad) . El concepto de mujer 
según la posicionalidad muestra cómo las mujeres 
usan su perspectiva posicional como un sitio desde el 
cual se interpretan y construyen los valores, más que el 
lugar de un conjunto ya determinado de valores".9 
En cuanto a un "lenguaje de la mujer" -uno que la 

exprese- esto tiene repercusiones estratégicas. Es decir, el 
significado que ella decide construir depende de ella misma 
y su posición ante cada circunstancia. Ella toma la iniciativa 
de formular los valores según su necesidad como mujer en 
tal o cual contexto y esto no depende únicamente del concep-

to de lo femenino sino de un imperativo político suyo. 
Siempre opera desde su identidad auto-establecida y en 
constante proceso de creación -de intertextualidad-, no 
desde un sitio designado, aunque no alcanzado por el patriar­
cado. Como dice Alcoff: 

"El concepto deposicionalidad permite una deter­
minada aunque fluida identidad de la mujer que no cae 
en el esencialismo: la mujer es una posición desde la 
que puede surgir una política feminista, más que un 
conjunto de atributos que son objetivamente 
identificables. Visto así, ser una 'mujer' es tomar una 
posición dentro de un contexto histórico en movimien-
to y ser capaz de elegir qué hacer de esta posición y 
cómo alterar el contexto. Desde la perspectiva de esa 
posición bastan te determinada aunque fluida y mutable, 
las mujeres pueden articular ellas mismas un conjunto 
de intereses y fundar una política feminista" (p. 1 5). 
Puesto que utilizamos el lenguaje no sólo para comunicar 

nuestros pensamientos y emociones sino también para for­
mularlos, la posicionalidad ofrece a las mujeres la posibili­
dad, la necesidad, de articular un lenguaje que constituye y 
sostiene esa política feminista. No se trata de una" subver­
sión" -Kristeva dixit-; sino una invasión abierta y coordina­
da. Pero dejemos los términos de guerra, ejemplo extremo de 
la violencia. Desde la posicionalidad, "la mujer" se convier­
te en "las mujeres" y esto lleva a una colectiva toma de 
conciencia de género que a su vez resulta ser un ejemplo del 
poder positivo concebido por Hannah Arendt. 

No presumo ni planteo que todas la� mujeres se conviertan en 
feministas ni tampoco que las feministas tengan los mismos 
valores y opiniones. Todo lo contrario. Si hay algo que el feminis­
mo nos debe haber enseñado es su naturaleza plural. Lo que sí 
pretendo es que aprendamos a convivir con nuestra multiplicidad, 
que la interpretemos como la suma de sus partes, que entendamos 
que estas partes, esta diversidad es un 
valioso recurso, amén de ser una fuente 
de fuerza, que escuchemos las voces 
diferentes. El poder de las palabras 
compartidas se traduce en el poder de 
elaborar otro contexto desde el que po­
demos efectuar cambios en el orden 
socio-simbólico y en su lenguaje. 

Notas 
1Julia Kristeva, "Womcn's Time", en The 

KristevaReader, comp. TorilMoi. (New York: 
Columbia Univ. Press, 1986), p. 199. [Esta y 

G 

� .' , .  

_¿ 
�· -1� 
�-· :X 

é' 
·, 

las otras traducciones sin indicación de traductora son mías.] 
2 Roland Barthes, Roland Barthes, trad. Richard Iloward (New York, 

Hill & Wang, 1977), p. 167. 
3 Dale Spender, Man Made Language (New York, Routledge & Kegan 

Paul, Inc. en asociación con Methuen Inc., 1 985), p. 18 .  4 Jane Flax, "Posmodemismo y relaciones de género en la teoóa feminista", 
trad. Beatriz Olivicr, Feminaria, Año Il, Nº 5 (abr. 1990): 3 

5 Cheris Kramer, Barrie Thorne y Nancy Henley, "Perspectives on 
Language and Communication", Signs: Journal of\Vomen in Culture arui 
Society, III, 3 (1978): 640-41 .  

6 Birgit Meycr, "¿ ¡Las mujeres al ¡xxler!? Sobre la política del intervencio­
nismo para cambiar la política", trad. Jutta Marx, Feminaria, I, 1 (1988): 20. 

7 Virginia Woolf, Las mujeres y la literatura, selección y prólogo de 
Mi che le Barrett, trad. de Andrés Bosch, Barcelona: Editorial Lumen, 1981 , 
pp. 218-29. 

8 Tcrry Eagleton, "Literary Thcory: An Introduction", en Feminist 
Literary Theory. A Reader, comp. Mary Eaglcton. Oxford: Basil Blackwell 
Ltd., 1986, p.2 

9 Linda Alcoff, "Feminismo cultural versus pos-estructuralismo: la 
crisis dela identidad en la teoría feminista", trad. Paula Brudny,Feminaria, 

II, 4 (1989): 15. 



Feminaria I 8 • 26 

Sección 

Bibliografía de/sobre mujeres 
argentinas desde 1980 

ARDITII, Rita. "Genetics and Justice: 
The Grandmothers of Plaza de Mayo enroll 
scientists in their strugglefor human rights". 
Woman of Power, 1 1  (1988): 42-44. 

---."Surrogacy in Argentina". Issues in 
Reproductive and Genetic Engineering, 3 
(1990), pp. 35-43. 

ARDITII, Rita y LYKES,  M. Brinton. 
"The Missing Children of Argentina", 
Sojourner, 14 (5), pp. 17-19. 

BELLUCCI, Mabel. "Alicia Eguren. 
El peronismo contestatario", Todo es His­
toria, Nº 288 (junio 199 1), pp. 41-45. 

CAMUSSO, Oistina.Mujer. U ncaminode 
emancipación. BsAs: Búsqueda Editora, 1991 

EL CONSEJO PROVINCIAL DE LA 
l\1UJER,"La mujer bonaerense en cifras", 
Bs.As., 1991 .  

DEFINA,AlbcrtoR.Primerasmujeresprofesionalesdelpaís. 
Berna!, Bs.As.: Biblioteca Popular José Manuel Estrada, 1991. 

Documento: Cómo son y qué quieren las mujeres del 90", Noticias 
de la Semana,(18NIJ¡91):'¿Qué hacen, chicas?': 80-81; Las mujeres 
menores de 40 años. En busca del varón perdido, de Cristina ASCH:. 
82-84; Las señoras de más de cuarenta. Una liberación nostalgiosa, de 
Cristina NOBLE: 84-86;'La liberación con ojos masculinos. Entre el 
miedo y el asombro, de Mario MARCIK: 86-88. 

GARCIA, Liliana A. "Las hijas de Dora", Descartes. El 
análisis en la cultura. Nº 8/9 (julio 199 1), pp. 3 1-34. 

HAURIE, Virginia. Mujeres solas. Buenos Aires: Pla­
neta, 199 1 [Mujeres Argentinas] . 

LAKHTAKIA, Akhlesh. "Argentina: female physicists, 
fiscal fix", en Physics Today, 43 (die, 1990), pp. 94-95. 

LOPEZ, Jeannette. La mujer y la historia argentina. 
Buenos Aires: Plus Ultra, 199 1 .  

LORA, Carmen. "Las mujeres y l a  política". Nueva 
Tierra. Año 5, Nº 15 (Bs.As., nov. 1991), pp. 17-23. 

MACKINSON, Gladys J. y Mabel R. GOLDSTEIN. La 
magistratura de BuenosAires: un estudio sociológico Buenos 
Aires: ? , 1988 [incluye un capítulo sobre las jaezas] . 

MAGLIE, Graciela. "Mujeres con luz propia", en Acción. 
Edición especial 25 aniversario 1966-1991 , pp. 174-75. 

de MIGUEL, María Esther. N orah Lange. Buenos Aires: 
Planeta, 1991 [Mujeres Argentinas] . 

MORELLI, Liliana. Mujeres deportistas. Buenos A"ires: 
Planeta, 1990 [Mujeres Argentinas] . 

Dossier "Mujer-Diedad", en Uno Mismo Nº 101 (nov. 
1991):Nosotras. Mujeres, deNormaOSNAJANSKI,p.3 ;En 
el comienzo fue la diosa, de Sara V ALDERRAMA en 
diálogo con Vicky NOBLE, pp. 6-13; 'Recupcrar el poder, 
de Ethcl MORGAN, pp. 14-17;Tiempo de crisálida' de 
Marion WOODMAN, pp. l 8-25;Ecofcminismo. Aliada� de 
la Tierra, de Guillermo SABANES, pp. 26-34 y 122-
123;¿Quién hace qué?, de Ana María DASKAL, pp. 36-38 
["un.a ?ncuesta que pone la lupa sobre el ' trabajo invisible' que 
trad1c1onalmentese le adjudica en exclusividad a las mujeres"] 

OSORIO, Eisa. Beatriz Guido Bs As: Planeta, 199 1 
[Mujeres Argentinas]. 

bibliográfica 

PAZ, Gilda. Galería de mujeres célebres. 
13uenos Aires: Ed. Corregidor, 199 1 .  

PETRI, Nora. "Experiencias en los Encuen­
tros de Mujeres". Temas de Psicología Social. 
Año II, Nº 5 (set.-oct. 1991), p. 12. 

PIÑA, Cristina. AlejandraPizarnik. BsAs: 
Planeta, 1991 [Mujeres Argentinas] . 

V ENCUENTRO FEMINISTA LATINO­
AMERICANO YDEL CARIBE-SanBernar­
do,Arg. ,nov. 1990 [memorias] (Bs.As., 1991) 

SAENZ QUESADA, María. Mujeres de 
Rosas. Bs As: Planeta, 1991 [MujeresArgen­
tinas] . 

SOSAdeNEWIDN,Lily. "MargaritaPraxedes 
Muñoz, médica de los quebrachales santiagueños, 
filósofa,escritorayperiodista'',TodoesHistoria,N2 
288 Gunio 1991):. 46-49. 

-. "Las primeras pintoras argentinas". El 
Grillo. Revista de Cultura. Nº 1 (ago. 1991): 
23-24. 

SOTO, Moira.LolaMora. Bs As: Planeta, 1991 [Mujeres 
Argentinas]. 

VILADRICH, Anahí. Madres solteras adolescentes. 
Buenos Aires: Centro Editor de América Latina, 1991 .  

Publicaciones recibidas: 
Narrativa 

CRESPO, Enriqucta. Ella. Una mujer que no murió en el 
intento . . . .  Buenos Aires: Ediciones Corregidor, 199 1 .  

DIAZ, Esther. ! de as robadas. B s As: Editorial B iblos, 1991 .  
DIEZ,Noemí. Shatur-Anga. BuenosAires: Nusud, 199 1 .  
FERRARO, Diana. Argentina, hora final. Bs As: Catá-

logos editora, 199 1 
GORODISCHER, Angélica.Las repúblicas.Bs.As.: 

Ediciones de la Flor, 199 1 .  
HEKER, Liliana.Los bordes de lo real. BsAs: Alfaguara, 

1991 .  [sus cuentos completos, menos dos de su primer l ibro, 
algunos de los cuales la autora "enmendó" para el presente 
libro, que no conserva el orden de los libros originales] 

LLAMBAY, Fatume. El bosque perdido. Bs As: Ed. 
Corregidor, 199 1 .  

MAIORANO, Gabriela. Páginas robadas. Buenos Ai­
res: Grupo Editor Latinoamericano, 199 1 .  

MOLINAR!, Mirta Livia. Destierro del Ogro. Buenos 
Aires: Ediciones Nuevo Milenio, 1990. 

NOS, Marta. El trabajoso camino del agua. Buenos Ai­
res: Grupo Editor Latinoamericano, 199 1 .  

OCAMPO, Silvina.Las reglas del secreto. Selección, prólogo 
y notas de Matilde Sánchez. México-Bs As: Fondo de Cultura 
Económica, 1991 [cuentos, poesía y un album fotográfico] 

ROTETA, Isabel. Terrones a la cal. Buenos Aires: Edi­
ciones Ocruxaves, 1991 .  

SILVESTRE, Susana. Si yo muero primero. Buenos Ai­
res: Ediciones Letra Buena, 199 1 .  

SZW ARC, Susana. Trenzas. Bs As: Editorial Le gasa, 1991 .  

Poesía 
BELLESSI, Diana. Buena travesía, buena ventura pe­

queña Uli. Buenos Aires: Nusud, 199 1 .  



Feminaria I 8 • 27 

D'INZEO, Nené. Aceptación de la locura. Bs As: Edi­
ciones Corregidor, 1991 .  

D'UV A,  Mónica. El muro. Buenos Aires: Nusud, 199 1 .  
ECHEZARRET A ,  Carolina. Oehimsa.  B s . As :  

RundiNuskín Editor, 1991 .  
FIGUEROA, Estela.Acapella. Santa Fe: Ed. Delanada, 1991. 
MIRANDA,Marta.Meaculpa.BuenosAires:Nusud, 1991 .  
MURIAGO, Marta. La sombra y sus minúsculas. Buenos 

Aires: Ediciones del Cronopio Azul, 1990. 
P ASINI, Delia. Títere sin cabeza. Bs As: Ultimo Reino, 1991. 
PIZARNIK, Alejandra. Obras completas. Poesía y pro­

sa. Buenos Aires: Ediciones Corregidor, 1990. 
PUENTE, Silvia. Diseños erráticos. Bs As: Libros Am-

bigua Selva, 1 99 1 .  
SANTIAGO,MaríaCristinaFueradelSerrallo.BsAs:Nusud,1991 
SAZUNIC, Silvina.Hablardelapasión. Bs As: Nusud, 1991. 
SCHIFIS ,AnaLía.Elpuroacontecer.BsAs: Nusud, 1991.  
TALLER LITERARIO INDEPENDIENTE "MARIA 

A"1GELICA Scorrr" Nueve mujeres. Reconquista: Fundación 
Banco Bica, 1991 ,  2ª ed 

TA \VIL, Rica. Ambigüedad desde el baldío. Buenos Ai­
res: Editorial Vinciguerra, 199 1 .  

Boletín / Cuaderno / Revista 
Asuntos Culturales Nº 3 (feb. 1989) "La Mujer" . [Editor 

responsable: Mario Sábato] 
Boletín de Lugar de Mujer. Nº 14 (ago. 1991)  - Nº 19 

(ene.-feb. 1992). [Corrientes 2817 5º B / 1 193 Bs.As. ,  Arg] 
CISCSA:MujeryHabitatNº l (junio 1991)-N22 (dic. 1991) 

[CISCSA, C.C. 149, Suc. 9 / 5009 Córdoba, Arg.] 
Cuadernos "Mujer y Creación" . Año I, Nº 4 (agosto 

1991). Bs.As.: Mujeres para el tercer milenio. [Migueletes 
1234 12º / 1426 Bs.As., Arg.] 

Gerónima. Año I, Nº 2 (primavera de 199?). [Carlos 
Rodríguez 1702 / (8300) Neuquén, Arg.] 

Hiparquia. Publicación de la Asociación Argentina de 
Mujeres en Filosofía. Nº 1 (1988) - Nº 4 (1991 ) .  [Hiparquia 
/ Nazca 3330 / 1417 Bs.As., Arg.] 

Prensa Mujer. Nº 10 (julio 1991)  - NQ 1 5  (dic. 1991)  
[Alberti 48 / 1 082 Bs.As., Arg.] 

Ensayo 
DASKAL, Ana María y Cristina RA V AZZOLA, comps. 

El malestar silenciado, la otra salud mental (Santiago, 
Chile: lsis Internacional y Emerger, 199 1 ;  1ª 1990), Edicio­

. nes de la Mujeres Nº 14, 1 52 pp. [Casilla 2067/Correo 
Central/Santiago, Chile] 

El libro "es una aproximación a los problemas que afectan 
comunmente a las mujeres y que se enmarcan en esta temática. Las 
compiladoras proponen un hilo conductor que articula los textos 
desde una mirada de género. Los distintos artículos incluyen, desde 
la perspectiva filosófica al balance de experiencias concretas, 
pasando por temas tan cruciales en la vida de las mujeres como la 
culpa, la ira y la soledad". 

DOMENELLA, ANA ROSA y NORA PASTERNAC, 
comps. Las voces olvidadas. Antología crítica de narrado­
ras mexicanas nacidas en el siglo XIX. México: El Colegio 
de México-P.I.E.M .. , 1991 [El Colegio de México/ Camino 
al Ajusco 20/1 0740 México, D.F.] 

"Esta antología de 'voces olvidadas' resacara las obras de es­
critoras que nacieron en el México del siglo pasado. Desde la 
novela hasta el diario, pasando por el periodismo y la cróncia de 
viajes, las obras de estas escritoras han sido muy poco estudiadas. 
La parte crítica del libro pretende no sólo hacer lllla presentación de 
los textos antologados, sino reconstruir -hasta donde ello es posi­
ble- los mundos particulares de cada una de estas mujeres". 

FEUOO, María del Carmen. Alquimistas en la crisis. 
Experiencias de mujeres en el Gran Buenos Aires Buenos 
Aires: Unicef Argentina, 1991 .  [Distribuye: Catálogos/ Av. 
Independencia 1 860/1225 Bs.As.] 

"Este volumen describe dos experiencias de participación de 
mujeres en el Gran Buenos, Aires, un área geográfica de ocho 
millones de habitantes, la mayoría de los cuales sufren el embate de 
la pobreza. Aunque los resultados de las mismas son disímiles, 
muestran la existencia de un enorme potencial de movilización 
social que debe ser tenido en cuenta en los intentos que se realizan 
para mejorar las condiciones de vida de las poblaciones populares". 

FRONTERA, Luis. El país de las mujeres cautivas. 
Sexualidad y despotismo en la Argentina. Buenos Aires: 
Edi torial Galerna, 1991 [Ed. Galerna/Charcas 3741/Bs As 

"¿Cuáles son los orígenes en nuestra historia del sometimiento 
de la mujer? ¿Prevalece ese estigma original? ¿Tiene algo distinti­
vo la mujer argentina de otras? ¿Cuál es su posición en esta 
sociedad? Frontera, con llll estilo breve y contundente, nos muestra 
un exhaustivo cuadro donde retrata el cautiverio de la mujer en 
nuestra tierra desde los tiempos de la conquista, con la llegada del 
extranjero y el consiguiente mestizaje -causa de antagonismos 

insuperables- y termina en nuestros días". 

LAMAS,  Marta y Frida SAAL, comps .. La bella 
(in)diferencia. México: Siglo XXI, 199 1 .  [Distribuye: Catá­
logos/ Avda. Independencia 1 860/ tel. 38 1 -5708/5878] 

"Al mundo lo habitamos como varones o como mujeres. Patrias 
que nos acogen y que nos extrañan del otro. Exilio de un lugar 
donde nunca se habitó y anhelo del reencuentro que mueve y 
remueve en las formas de la sublimación, del amor, del sufrimiento, 
del desgarramiento. Entre el varón y la mujer algo no funciona. La 
problemática relación de los sexos (el psicoanálisis dirá que la 
relación sexual no existe) abre una brecha. En ella arraiga el 
malestar en la cultura, fundamento tal vez de la cultura misma. Esa 
es la diferencia a laque se consagra este libro. [ ... Las] compiladoras 
ofrecen, después de una larga historia, este fruto no conclusivo, que 
aborda la diferencia desde el psicoanálisis, la filosofía, la política 
y la literatura. La diferencia que habita al hablante , que al sexuarlo 
lo secciona (y lo sexiona), diferencia que para nada lo deja indife­
rente, ella es la causa y el motor de este libro". 

MILLER, Francesca. Latin American W ornen and the 
Search for Social Justice. Hanover: Univ. Press of New 
England, 199 1 [Univ Press of New England/ Hanover, NH 
03755/ EE.UU.] 

"Este libro ofrece la historia más actualizada y comprensiva de 
las mujeres de Latinoamérica. Entretejiendo ejemplos específicos 
con una más amplia interpretación, la autora presenta un cuadro de 
preocupaciones hemisféricas e historias individuales.Retrata el rol 
de las mujeres en la política de reforma, liberación nacional, la 
democracia y el feminismo internacional. Especialmente impor­
tante es la investigación innovadora en revistas especializadas que 
no son fácilmente accesibles aún a investigadoras". 

MORANDINI, Norma. Catamarca. Buenos Aires: Pla­
neta, 199 1 .  [Ed. Planeta Arg./ Viamonte 1451/ Bs As, Arg.] 

Este libro se preocupa por el crimen de María Soledad Morales; 
"retrata el sistema perverso que hizo de Catamarca un reino del 
despotismo y la más absoluta impunidad. Desde sus orígenes histó­
ricos hasta la caída de los Saadi, desde el machismo flagrante de sus 
varones hasta el candoroso sueño de triunfar en Buenos Aires de sus 
mujeres, Catamarca es una metáfora del país que no queremos". 

CONSEJO PROVINCIAL DE LA MUJER. Mujeres 
bonaerenses. Bs.As., 199 1 

"Este libro intenta adentrarse en una experiencia inédita y en la 
razón de ser de un organismo de discriminación positiva. El 
Con se jo Provincail de la Mu jernació desde un decreto y se legitimó 
con la participación creciente de mujeres de todo su territorio que 
animaron y acompañaron las acciones emprendidas por este orga­
nismo. La sanción de la Ley 1 1097 incorporó institucionalmente al 
Consejo a la estructura del Estado de la Pcia. de Buenos Aires". 



Feminaria I 8 • 28 

SAULQUIN, Susana. La moda en la Argentina. Buenos 
Aires: Emecé Editores, 1990, 286 pp .. [Alsina 2062/ Bs As] 

"La influencia de la moda es tan amplia que nadie puede 
escapar a su poder. Los cambios que impone, aunque efímeros, van 
transformando la vida cotidiana. Este libro analiza el fenómeno de 
la moda en general y ofrece un panorama de la vestimenta urbana 
en la Argentina desde la creación del Virreinato del Río de la Plata 
en 1776 hasta nuestros días. Se refiere a las casas de modas, el prét­
a-porter, la alta costura y sus creadores, y al desarrollo de la 
industria textil en le tiempo. Aborda, además, la originalidad, la 
inseguridad y la comodidad de la mujer; el machismo; la crisis 
económica, entre otros temas que permiten explicar los gustos y el 
comportamiento de los/las argentinos/as". 

SEIBEL, Beatriz. De ninfas a capitanas. Mujer, teatro y 
sociedad: desde los rituales hasta la Independencia. Bs As: Edi-

torial Lega.sa, 1990. [Ed. Legasa/Talcahuano 440, P.BJBs.As.] 
"Sublimadas como ninfas en escena, sometidas en la vida 

cotidiana, olvidadas cuando asumen roles heroicos o no conven­
cionales, las mujeres sufrieron similares exclusiones en el esce­
nario y en la sociedad. ¿Fue el teatro el espejo de las mentalida­
des dominantes? Lo dicho y lo callado, la memoria y el olvido, 
los ritos de la escena y la realidad social froman el material de 
este libro, que analiza el rol de la mujer [en la Argentina] desde 
los rituales primeros hasta las luchas por la independencia". 

VILLAF AÑE, Benjamín. Las mujeres de antaño en el norte 
argentina. Ed. Univ. Nac. deJ ujuy, 1991 (Facsímil de las 2ª ed.de 
1953), [Univ. Nac. de Jujuy/ Avda. Bolivia 2335/ 4(¡()() Jujuy 

El autor describe las actividades de las mujeres del norte 
argentino y el heroísmo que ellas demostraron en la lucha por la 
independencia y en las guerras civiles. 

Memoria y balance 

Agosto 
Primer Seminario Internacional sobre Políticas de Juventud "Ser 
Joven en los '90". Mesa redonda sobre Mujer Joven. Fundación 
Joven-Fundación Naumann. Hotel 12  de Octubre. Días 8, 9, 10 

Segundas Jornadas sobre Mujer y Escritura. Organiza Puro 
Cuento. Auditorio SHA. Días 8, 9, 10, 1 1  

Seminario Regional Centro Cuyo: "Mujer: Coprotagonista para el 
cambio". Río Cuarto, Córdoba. Fundación Sergio Karakacoff. 
Días 17 y 1 8  

Ciclo Mujeres "Voz y Voto". Fundación Banco de  l a  Ciudad de 
Bs.As. "Primeras Jornadas de Historia de las Mujeres". Arca 
Estudios de Historia de las Mujeres. División Historia. Universi­
dad Nacional de Luján. Días 28 y 29 

Primer Encuentro Regional del Movimiento Social de Mujeres en 
Paraná. 

Setiembre 
Seminario-Taller. Problemática de la condición social de las muje­
res: Presente y Pasado. Centro de Estudios Históricos sobre las 
Mujeres. Facultad de Humanidades y Artes. Rosario. Días del 5.9 
al 28.11 

Terceras Jornadas lnterescuelas. Departamentos de Historia. Sede: 
Facultad de Filosofía y Letras. Universidad de Bs.As. Días 1 1  al 13 

La Vida Cotidiana en Buenos Aires. Talleres sobre Historia y 
Mujer. Organiza el Instituto Histórico de la Ciudad de Bs.As. 
Centro Cultural San Martín. Días 26, 27, 28 

Octubre 
Mesa redonda: "El feminismo en estos tiempos neolibcralcs". 
Organiza Feminaria. Liber/Arte. Día 10. 

Tercer Seminario Regional sobre Mujer. Noroeste Argentino. 
Organiza: Fundación F. Ebert y Fundación S. Karakachoff. Días 
23, 24 

Noviembre 
Segundo Encuentro Regional del Movimiento Social de Mujeres 
en Córdoba. 

Primer Encuentro Zonal del Movimiento Social de Mujeres del 
Oeste Bonaerense. Organiza: Red de Mujeres de la Matanza; Casa 
delaMujerTrabajadorade VillaTesei; Espacio de Mujer; etc. Días 
2, 3. Partido de Moreno. 

Décimas Jornadas Feministas sobre "Feminismo: Crisis Social 
Actual. Alternativas y Utopías". Asociación de Trabajo y Estudio 
de la Mujer. Día 9 

Primer Congreso de la Organización Nacional de Mujeres Italo­
Argentinas. Integrante dela red internacional de Mujeres de Ancestro 
Italiano. Círculo Italiano (Bs.As.). Días 12, 13 

Seminario sobre Historia de Mujer, a cargo de la historiadora 
norteamericana Temma Kaplan: "El movimiento social de muje­
res: Una perspectiva comparada sobre conciencia, organización y 
resistencia". Organiza: La Carrera lnterdisciplinaria de Especiali­
zación en Estudios de la Mujer. Sede: Facultad de Psicología. 
UBA. Días 14, 15, 16 

Primer Encuentro de Mujeres Dirigentes, Organizaciones Sociales y 
Comunitarias. Fundación Buenos Aires. Días 21, 22 

Encuentro "El Espacio Institucional". La Dimensión Institucional 
de las práctica� sociales. Organiza: La Asociación Civil "El Espa­
cio Institucional". Colegio Nacional de Bs.As. Días 21 al 24. Grupo 
temático: Feminismo 

Jornadas sobre Políticas para Mujeres Jóvenes: ¿Qué se hace por 
los jóvenes? Fundación Buenos Aires. Organiza: Asociación "Mu­
jeres Jóvenes". Días 28, 29 

Décimo Congreso Unión de Mujeres de la Argentina. Organiza: 
UMA. Días 29. 1 1  al 1 . 12 

Jornadas sobre la no-violencia hacia la mujer. Organiza El Foro de 
Mujeres Políticas de Vicdma. Sede: Consejo Deliberante de Viedma. 
Días 25, 26 

Diciembre 
"Buenos Aires Mujer". Organiza: la Subsecretaría de la Mujer y la 
Solidaridad Social. Centro Cultural General San Martfu. Días 4, 5 

Seminario de Estudios de Género. Organiza el Centro de Estudios 
Avanzados de la Universidad de Buenos Aires. Musco Roca. Días 
5, 6, 7 

Rol y participación de las mujeres en la política. Fundación 
Proyecto Sur. Sede: Centro Municipal de la Ciudad de Viedma. 
Días 6, 7 

Mabel Bellucci 





· . Feminaria I 8 • 30 

Temma Kaplan: los movimientos 

sociales de mujeres y el feminismo 

La doctora Temma Kaplan es historiadora estadounidense y ha 
escrito acerca de los movimientos de mujeres de gran parte del 
mundo. Sus primeros artículos tratan. las mujeres y el anarquismo 
español. Publicó los libros Orígenes sociales del anarquismo en 
Andalucía, 1868-1903 (Barcelona: Crítica, 1977, 270 pp.) y Red 
City, Blue Period. Social Movements in Picasso's Barcelona 
(Berkeley: Univ. of California Press, 1992, 300 pp.). Durante los 
últimos ocho años ha sido la directora del Barnard Center for 
Research on Women. Milita en el feminismo desde 1968 y durante 
los últimos diez años pertenece al grupo callejero de teatro "No 
More Nice Girls" (No más chicas buenas). 

-Ud. se encuentra en Buenos Aires para realizar un seminario 
sobre la historia de la mujer en la Carrera lnterdisciplinaria de 
Especialización en Estudios de la Mujer. ¿Qué tema especifico 
tratará? 

El tema de este seminario es "El movimiento social de mujeres: 
una perspectiva comparada sobre conciencia, organización y resis­
tencia". Es un tema que he estudiado mucho; doy bastantes confe­
rencias y seminarios sobre los movimientos sociales de mujeres 
que entran al ámbito público no como feministas ni como ciuda­
danas que exigen sus derechos como tales, sino como madres con 
obligaciones de proteger a sus familias y sus vecinos debido a que 
aceptaron lo que la sociedad les ha dicho acerca de qué deben hacer 
las "mujeres buenas" en su sociedad y cultura específicas y su 
período histórico. Exigen también el derecho de hacer cosas -por 
ejemplo, proteger a sus hijos, dar de comer a su familia, proveeruna 
vivienda, mantener la paz- que, algunas veces las llevan a un 
conflicto con la policía y/o las fuerzas armadas. No debemos tener 
un concepto romántico acerca de ellas, sin embargo, pues, comen­
zaron como movimientos para conservar la vida; aceptan y quieren 
preservar la "vida cotidiana tradicional". Muchas veces las fuerzas 
derechistas manipulan estos movimientos porque inicialmente no 
se dedican a la emancipación humana y ciertamente no a la 
emancipación de las mujeres. 

Para hablar acerca de esto siempre utilizo acontecimientos histó­
ricos. Me puedo referir, por ejemplo, a las mujeres de Petrogrado 
en 1917, quienes sufrían hambruna durante la primera guerra 
mundial. Para el día internacional ele la mujer ellas organizaron una 
movilización para protestar contra la guerra y para exigir pan. Las 
mujeres en las fábricas textiles fueron a las mujeres en las colas para 
el pan, no a los varones que trabajaban en las fábricas, y pidieron 
que la guerra terminara y junto con ella la especulación en los precios 
de los comestibles. Después de cuatro días el czar tuvo que abdicar 
cuando los soldados se negaron a disparar contra las mujeres. Como 
resultado de este movimiento, el nuevo gobierno provisional les 
concedió el voto a las mujeres. Como este ejemplo hay otros ... las 
mujeres en Chile y su actuación durante la dictadura de Pinochet, las 
Madres de Plaza de Mayo. 
-¿Por qué entran las mujeres pobres tanto como las de clase media 
al ámbito publico para ciertas demandas y no para otras, por 
ejemplo, las demandas feministas? 

También podemos agregar las preguntas ¿por qué se llaman 
"vecinas" o "madres"? ¿por qué piensan que tienen el derecho de 
hablar en representación de la comunidad? Cuando entran al 
ámbito público muy pocas veces exigen los derechos individuales 
para sí; generalmente hablan en nombre de un grupo mayor de 
personas: la comunidad, el vecindario, la maternidad. 
-En términos generales, ¿ cómo son los movimientos progresistas 
de mujeres? 

En el siglo veinte existen dos corrientes mayores: l .- los sindica­
tos y los partidos políticos, en los cuales las mujeres suelen 
desempeñarse en roles menores y 2.- los movimientos sociales, 
como las huelgas generales, en las cuales estos movimientos de 
base (como las "vecinas") han tenido un rol importante en todas 
partes del mundo. Estos movimientos sociales, especialmente los 
de mujeres de base, están creciendo y muchos de ellos representan 
un potencial incomparable para la democratización. 
-¿Qué deben hacer las feministas? 

Y o creo firmemente que las feministas deben interesarse más de 
lo que han hecho históricamente. En las experiencias de organizarse 
en comités, en trabajar cooperativamente sin jerarquías, en enfren­
tar los poderes organizados del Estado estos movimientos empie­
zan a desarrollar maneras de pensar en cómo transformar el poder. 
Las experiencias de estas mujeres les enseñan cómo disputar el 
poder y cómo comenzar a transformarlo. Si lec el periódico de 
las Madres ve artículos no sólo sobre las relaciones de poder en el 
Estado argentino sino sobre las luchas para la democracia de todo 
el mundo, de lugares tan lejanos como el movimiento polis ario en 
el noroeste del Sahara. El slogan de las mujeres chilenas "pensar 
globalmente, actuar localmente" apoya este proceso, como el que 
ocurre en esta publicación de las Madres. El tema hoy, aún con el 
aumento de los nacionalismos en todo el mundo, estos así llamados 
movimientos locales tal vez sean las organizaciones políticas más 
importantes en la confrontación con el banco mundial y el F.M.I. 
Los países no tienen el poder necesario para cambiar la política y las 
decisiones de los capitalistas financistas internacionales. Los movi­
mientos locales y regionales pueden tener un desorganizador y luego 
creativo rol en transformar las maneras en que las personas conside­
ran las necesidades y los derechos humanos. Sin el feminismo estos 
movimientos nunca llegarán a tener una visión desde el género 
acerca de esto y de los derechos ciudadanos -que incluyen a las 
mujeres-, pero sin estos movimientos el feminismo nunca llegará a 
ser un movimiento social verdaderamente transformador. 

L.F. 

Fiorella Di Carlantonio: 

hacia la comunicación interna del 

movimiento global de mujeres 

Collettivo "Libere di Stato": Para un Encuentro entre las 
mujeres de Oriente y de Occidente, del Norte y del Sur del mundo, 
para un mundo donde los conflictos y las diferencias puedan existir 
sin guerras: 

Nos dirigimos a todas aquellas que, como nosotras, no creen 
en la guerra y tampoco en la "paz" que puede devenir de la misma 
y que solas o juntas a otras se ocupan de hacer visible su disenso 
radical. 

Nuestra práctica política es intercambio, conocimiento y en­
cuentro de diferentes apertenencias. Nos sentimos extranjeras en 
las sociedades que pretenden representarnos, que niegan el origen 
la presencia de dos sujetos diferenciados sexualmente, y hacen 
prevaler la lógica del Uno, deDios-Padreabsolutoy prevaricador. 

Con ustedes que, como nosotras, se sienten apretadas en todos 
los confines y todas las fronteras, vinculadas a un cuerpo sin 
derecho, "apolide" (sin derechos ciudadanos) desde siempre, 
confinadas en roles y estereotipos, queremos recorrer el camino de 
nuestra liberación, convencidas que solo sobre esto se puede 
construir la libertad de todos los pueblos y de todas las diferencias. 

Conocemos las máquinas de guerra usadas para imponer 
modelos de convivencia social integralista e intolerante. No nos 



Feminaria I 8 • 31 

basta la paz porque ella siempre ha estado 
radicada en un orden portador y preparador de 
guerra, fundada sobre la negación de la otra 
persona, su sacrificio de la diversidad, su 
prevaricación económica y cultural de la per­
sona más débil. La PAZ entonces jamás existió. 

En este sentido palabras como Justicia, Li­
bertad, Progreso, Orden, Derecho, vaciadas de 
responsabilidad subjetiva en la pretendida uni­
versalidad del Discurso ( un uniforme bueno para 
todos los ejércitos), esconden las peores malda­
des. Este pensamiento abstracto, sin cuerpo, 
produjo una condición límite: en su nombre nos 
encontramos todas las personas para interro­
garnos sobre la sobrevivencia en la planeta. 

Sabemos que no se puede defender la liber­
tad de un pueblo con la masacre, así como no se 
puede defender el Dominio y Orden Económico 
propio anulando y devastando el Otro: indivi­
duo, género, cultura, naturaleza. 

Nuestras historias son diferentes, pero es del 
encuentro de las diversidades que puede salir una 
idea nueva acerca del respeto y las relaciones 
entre individuos y pueblos. 

Queremos reflexionar más profundamente sobre nuestra 
extraneidad cómplice: en lo que se refiere a aplicar y transmitir una 
cultura no nuestra, a vivir roles de acudimento y sustento, a no 
estimar nuestros pensamientos y sentimientos. 

Esta guerra nos sacude: comprendemos a fondo las "razones" 
y por eso la insania de la cultura que la produce, no solamente aquí 
y ahora. En este momento una parte del 1novimiento de mujeres 
quiere expresarse públicamente, saliendo de su "reserva" política 
por el temor de una anulación aún más radical, esta vez una 
anulación física. Se trata de un choque entre una cultura de quien 
ejerce el poder desde siempre, en la que piensa, quiere.produce y 
participa y quien -es decir, las mujeres- tampoco la pensaron sin 
tener que homologarse a un pensamiento ajeno. 

El movimiento de las mujeres tiene el andar de un delfín: la 
mayoría de su trabajoestásumergidaen la profundidad, no exhibe, 
elabora, construye relaciones, se interroga sobre sí mismo y su 
mundo; a veces es necesario subir a la superficie para hacerse 
visible y encontrar la fuerza para provocar cambios radicales. 

Preparemos juntas este Encuentro donde, a partir de nosotras, 
pensamos un mundo posible, abierto a todas las diferencias. 

[Contactarse con: "Circo/o Culturare Cicip & Ciciap" / Via 
Gorani 9 I 20123 Milano I telefax: 02-877-555] 

*** 
-¿Cómo vive el feminismo italiano los cambios últimos en 

Europa? 
-Con respecto a la guerra del golfo, a los "shock" de ella, a lo 

que surge de los movimientos nacionalistas y los regionalistas, hay 
algunos nuevos elementos de reflexión. Hemos sufrido una rotura 
de la comunicación después de años de energía para tejer redes de 
comunicación. Además, estamos presenciando choques entre cul­
turas en lugar de aprovechar la riqueza que una sociedad multiétnica 
puede ofrecer. Una vez más en la historia de la humanidad los 
conflictos se devienen en guerras. 

Sobre estos temas se hizo un debate que tiene a las mujeres 
como protagonistas con su propio enfoque. Por ejemplo, el movi­
miento. de "Mujeres de Negro". Superando la enorme cantidad de 
las palabras de los expertos -de derecha y de izquierda- ellas 
eligieron el color negro y la "no palabra" como símbolos fuertes de 
su postura de extraneidad a la política patriarcal. Durante la guerra 
del Golfo, las mujeres palestina� e israelíes que pertenecían al 

movimiento de Mujeres de Negro viajaron a 
París, Roma, Milán ... muchas invitadas por 
varios grupos italianos y franceses para dejar 
un mensaje en contra de la guerra como muje­
res de dos pueblos que se están peleando y para 
decir que no apoyan esa pelea. Su mensaje era: 
"dos pueblos, dos patrias". ¿En esos momentos 
qué otro mensaje podía haber? Tiene que haber 
lugar para las dos poblaciones. 

En dos meses viajaron a Italia varios gru­
pos de dos mujeres -una israelí y una palestina­
para decir que había otra posibilidad, que "no" 
a la guerra: "dos pueblos, dos patrias". Ellas 
eran la prueba que podía ser porque ellas vivían 
y hacían cosas juntas. Eran la prueba que una 
minoría se seguía hablando y trabajando para 
este objetivo; la vida seguía para ellas, pues 
seguían solidarizándose. Viajaban para oponer 
a "la información" oficial una "comunicación" 
desde las bases. Una comunicación que necesi­
ta que las personas se relacionen. Las mujeres, 
sabiendo que las relaciones personales son 
políticas, hacen política a partir de este saber; 
es importante no sólo lo que está diciendo una 

persona sino también quién lo esta diciendo. 
Muchas feministas europeas empezaron a desarrollar esta 

idea. Siempre hubo comunicación entre las feministas de Europa, 
una comunicación entre circuitos intelectuales, pero con esto 
comenzó una comunicación transversal, una comunicación entre 
mujeres y colectivos de mujeres con una gran necesidad de cono­
cerse y compartir experiencias. Se está formando una red extensa 
para la que utilizamos también los medios que la tecnología ofrece, 
los mismos medios que tradicionalmente no nos favorecen, 

-En su opinión, ¿ qué otra c01úribución pueden dar las mujeres 
respecto a estos problemas? 

-Cuando estalló la guerra visité varios ámbitos políticos de 
izquierda; siempre me parecía que cada grupo creía tener la verdad. 
Era también una guerra entre verdades. Hubo excepciones: en los 
án1bitos de las mujeres había más dudas que verdades. Cada mujer 
tenía muchas dudas acerca de sí misma y sobre las demás personas. 
Para mí esto es la base para el diálogo, de la posibilidad de la 
relación. El machismo no tiene esto. Dicen: yo existo y existo sin 
dudar; quien duda no existe. Los otros no existen. Por ejemplo, 
respecto al tema del conf1icto, el machismo siempre resolvió el 
conflicto entre las diversidades (una de las centrales siendo la de 
género) negando la existencia del Otro, hasta incluso busca su 
eliminación física en la guerra. En la diversidad es común la 
existencia del conflicto. 

Uno de los temas que emergieron debido a esa guerra fue sobre 
la posibilidad de las mujeres para manejar un conflicto sin la 
destrucción de la otra persona: considerar los conflictos como 
portadores de diferencias y por ende como potencial comunicativo 
que no tiene que ser homologado ni encubierto. Otro tema fue 
acerca del peso que el conflicto original varón-mujer -resuelto con 
la desaparicíon de la mujer por no ser reconocida en la sociedad 
patriarcal- tuvo en la degeneración del conflicto en guerra. Una 
última cosa, creo que cada mujer, cada una en su cultura de 
pertenencia, tiene que reflexionar sobre lo que la representa (en 
cómo se logró) y lo que la niega (su complicidad en esto). Después, 
tenemos que preparar otra fiesta de Babette, en la cual la comida 
de cada una sirva para nutrir a todas. 

L.F. 



Femínaria I 8 • 32 

Conferencia "Mujer, 

Procreación y Medio Ambiente" 

Conferencia "Mujer, Procreación y Medio Ambiente" organizada 

por REDE!! del 30 de setiembre al 7 de octubre de 1991 y de 
FJNRRAGE de/8 allOde octubrede 1991 enRiodeJaneiro, Brasil 

REDEH es la red de defensa de la especie humana y FINRRAGE 
la red feminista internacional de resistencia a la ingeniería genética y 
reproductiva. Entre los temas que les preocupan están el uso de las 
mujeres como sujetos experimentales y la búsqueda del control de la 
reproducción. Señalan lo irónico que resulta que se trate de introducir 
la fertilización in vitro en países como la India donde siempre se 
implementaron programas coercitivos de control de población. 

Los temas tratados en esta conferencia fueron políticas 
poblacionales, biotecnología en la industria de los alimentos, las 
nuevas tecnologías reproductivas, nuevos métodos anticonceptivos 
y su gravitación en la salud y el bienestar de las mu jcres. Entre éstos 
últimos cstfo la vacuna anticonceptiva, Nomlant y RU 486. Los dos 
primeros métodos han sido utilizado en países del Tercer Mundo 
para implementar políticas poblacionalcs. RU 486 fue desarrollado 
en Francia y se pretende utilizarlo en los países desarrollados. 

La vacuna anticonceptiva está basada en el principio de 
autoinmunidad: se entrena al cuerpo de la mujer para reaccionar 
contra una hormona (la gonadotrofina corionica humana, produci­
da por el embrión temprano pocos días después de la concepción) 
de la misma manera que el cuerpo reacciona ante una infección 
bacteriana o viral. Normalmente el sistema inmunológico sólo 
reacciona contra productos extraños. Para engañarlo se combina la 
hormona con vacunas contra el tétanos o la difteria, lo que provoca 
la producción ele anticuerpos no sólo contra el tétanos o difteria sino 
contra la gonadotrofina coriónica impidiendo la implantación del 
huevo fertilizado. 

Los cucstionamicntos a este método incluyen la dificultad de 
evaluar los efectos a largo plazo sobre los sistemas hormonales e 
inmunológicos, la dificultad de evaluar cuál es la duración de su 
efecto. No se sabe qué ocurre se una mujer queda embarazada 
durante los primeros meses luego de la inyección de vacuna ni se 
sabe si su efecto es reversible o si puede provocar infertilidad 
permanente. Otras críticas incluyen la posibilidad de mal uso 
político: que se vacune a las mujeres sin su conocimiento ni 
consentimiento. 

Nor:plant es una droga anticonceptiva de efecto prolongado. 
Está constituida por seis cápsulas ele una hormona sintética 
(levogenestrol), que se insertan bajo la piel del antebrazo y cuyo 
efecto dura cinco años. Hasta ahora ha sido utilizada en Indonesia, 
Brasil, Bangladesh, India y otros países. En diciembre de 1991 ha 
sido aprobada por la Food and Drug Administration de Estados 
Unidos. Sus efectos a largo plazo no son totalmente conocidos. A 

diferencia de otros anticonceptivos hormonales como la píldora 
cuya dosis es para cada día, éste es un método de larga duración. 
Otra diferencia significativa es que la píldora es autoadministrada 
y autoregulada, por lo que las mujeres pueden suspender su uso 
tanto s i  se sienten mal como si deciden tener descendencia. El 
Norplant, en cambio, requiere de personal médico para su inserción 
y remoción. Produce alteraciones del ciclo menstrual, además de 
hemorragias prolongadas; otros efectos secundarios son dolor de 
cabeza, náuseas, pérdidas o aumentos de peso y depresión. El 10% 
de las personas que lo utilizan presenta quistes ováricos. Aumenta 
el riesgo de embarazo ectópico en caso de embarazo y provoca 
riesgos para el corazón y otros defectos congénitos en la descen­
dencia. 

RU 486, llamada la píldora abortiva francesa, está constituida 
por mifepristonc y es administrada en forma de tableta junto a una 
dosis de prostaglandina (PG) que aumenta la frecuencia y la fuerza 
de las contracciones uterinas. Se la utiliza en Francia para terminar 
embarazos de hasta siete semanas. No se sabe si tiene efectos 
teratogénicos en embriones y aparentemente induce embarazos 
ectópicos por lo que, en Francia, las mujeres deben comprometerse 
por escrito a terminar el embarazo en forma convencional si el 
tratamiento con RU 486 / PG falla. Resumiendo, los datos de los 
experimentos e investigaciones clínicas no son concluyentes y 
muchos son contradictorios. En abril de 1990, su fabricante, 
Roussel Uclaf, especificó los factores de riesgo cardiovascular·. por 
ejemplo, fumadoras, obesidad, alto nivel de lípidos del suero, 
diabetes y alta presión que restringen el uso del aborto químico; 
tampoco se aconseja su uso a mujeres mayores de 35 años y 
menores de 18 años ni a mujeres que han utilizado DIU o métodos 
anticonceptivos hormonales tres meses antes o durante el ciclo en 
que ocurrió la concepción. Los artículos científicos señalan que el 
RU 486 debe darse bajo estricta supervisión médica, lo que en los 
países en desarrollo puede ser difícil. Las medidas de seguridad 
para su uso son estrictas y no es de venta pública. Si comparamos 
el aborto químico del RU 486 con el aborto convencional, vemos 
que el primero sólo puede ser utilizado en los primeros 44 días de 
embarazo mientras que el segundo puede ser usado durante el 
primer trimestre. Las muertes o infecciones por aborto en los países 
en que éste es ilegal tampoco serán resueltas por el R U 486 dado la 
carencia ele infraestructura médica. 

Otro tema de debate fue la eliminación de fetos femeninos. En 
la India se calcula que fueron abortados aproximadamente 78 .000 
entre 1978 y 1983. El sexo es determinado a trnvés de la 
arnniocentcsis que pcrmi te determinar el sexo de los fetos así como 
algunas enfermedades genéticas. Los grnpos de mujeres, activistas 
de salud y del Foro contra la Determinación y Prcsclección del 
Sexo, luego de cinco años de campaña lograron la restricción en el 
uso de amniocentesis en la provincia de Maharashtra. El Foro se 
propuso combatir el fcminicidio a través de campañas generadoras 
de una imagen positiva de las hijas mujeres usando slogans como 
"las hijas pueden ser de apoyo para los padres en la ancianidad", 
"haga a su hija autosuficientc", "edúqucla, déjela que se emplee de 
manera que no sea una carga para los padres" o "elimine la 
desigualdad, no las mujeres". 

Se discutió mucho sobre la ética de las nuevas tecnologías 
reproductivas y cómo, entre los cambios asociados a éstas, encon­
tramos que antes lo único cierto era la madre mientras era incierto 
quién era el padre. También se hizo notar cómo la reproducción era 
el último reducto de la privacidad se ha hecho pública. 

Estos temas altamente conflictivos y urticantes nos hacen re­
flexionar sobre la necesidad de evaluar el progreso de los conoci­
mientos y pensar que no todo lo posible de hacerse debe ser hecho. 

Susana Sommer 



L I T E R A R I A 

S U M A R I O  

Una mujer tristemente sacrificada. Dos versiones de una misma historia, de Gcrardo Guthmann .................... 2 

Una mujer en el pozo de la soledad, de Isabel Monzón ...................................................................................... 3 

Dossier especial: Escritura de mujeres indígenas (Argentina y Estados Unidos) 
Fragmentos del "Pensamiento de Beatriz Pichimalen y su herencia histórica" ............................................ 6 
Las abuelas en la literatura de autoras indígenas estadounidenses, de Mcírgara Averbach .......................... 8 

Poesía: 
Fina García l\1arruz .................................................................................................................................. 11 

Cuentos: 
Black 'n Blue, de Gabriela Mársico ........................................................... ................................................ 14 
Paisaje frágil, de Marta Nos ........................................................................................................................ 15 



feminaria literaria/ 11 • 2 

Una mujer tristemente sacrificada. Dos versiones 

de una misma historia,1 de Gerardo Guthmann 

Sólo tres hojas re­
quiere Jorge Luis Bor­
ges para su cuento "La 
intrusa", una página 
menos que la versión 
parodiada y modifica­
da que de ese relato 
hiciera Martha Merca­
der. Apesardequeesta 
autora intentaría ella 
también "no utilizar 
más que las palabras 
necesarias que siempre 
son pocas", su texto 
resulta finalmente algo 
más extenso. 

Es que la elipse 
borgeana no es fácil de imitar: "orillaron un pajonal; Cristián 
tiró el cigarro que había encendido y dijo sin apuro: -A 
trabajar hermano. Después nos ayudarán loscaranchos. Hoy 
la maté. Que se quede aquí con sus pilchas, ya no hará más 
perjuicios. Se abrazaron llorando. Ahora los ataba otro 
vínculo: la mujer tristemente sacrificada y la obligación de 
olvidarla". 

Con este final abrupto y sorpresivo termina "La intrusa", 
donde la violencia, la muerte, una vez más son liberadoras. 
Se habla de un nuevo vínculo, pero ha desaparecido el 
anterior, que una cuña de sangre extraña amenzaba con una 
definiliva disolución. 

Como hace notar Ariel Dorfman,2 "La forma ontológica 
esencial del cuento exige muchas veces la iluminación desde 
el final, el 'surprise ending', la última frase confiriéndole 
plenitud y lucidez a las anteriores significaciones". Pero en 
este final del cuento hay además mucha acción. Revela la 
muerte de la intrusa, la probable desaparición y disolución 
de un cuerpo, en pajonalcs densos por obra de las aves 
rapaces y certifica la indisoluble unidad fraterna. 

Relato situado en Turdera en los lindes suburbanos, los 
protagonistas son doblemente orilleros. De origen nórdico, 
viven apartados de los suyos, y además se han integrado al 
ámbito del malevaje marginal, en el que no desentonan y se 
hacen respetar. 

De los orilleros Borges rescata necesariamente algunas 
cosas valoradas como propias, el amor por la elipsis, gestos 
y dagas cortas suprimiendo las palabras y la expresión de los 
sentimientos. También rescata actitudes ajenas y envidia­
das; el arrojo, el coraje, y nuevamente la acción suspendien­
do la palabra. Las mujeres en esos paisajes son igualmente 
prescindibles, no como objetos ele posesión y ostentación, 
sino como personas. Reverso de la implicación que las 
mujeres representaron en la propia vida del poeta porteño. 

Cristián, el mayor de los hermanos, lleva a vivir consigo 
a Juliana Burgos. "Ganaba una sirvienta" (M. Mercader) y 
de tanto en tanto la vareaba en "las pobres fiestas de los 
conventillos donde el corte y la quebrada estaban prohibidos 
y se bailaba, tocl:lvía, con mucha luz" (J.L.Borges). No era 
mal pnrccid:1 y pronto e! otro hermano tambiénse"cnamora" 

de ella. "El barrio que tal vez lo supo ante que él, previó con 
alevosa alegría la rivalidad latente de los hermanos" 
(J.L.Borges). 

Todo gira, pues, en tomo (aceptación o negación) de un 
código bravío según el cual la mujer es algo, cosa, que no 
puede ser compartida. Irremediablemente el duelo salvaje 
debería dilucidar la contienda. Uno de los dos hermanos 
debería morir o ceder. Pero esto último, ceder, no es de 
varones íntegros. 

Tampoco enamorarse, y admitirlo menos, pertenece al 
código orillero. Luego la comparten brevemente hasta que 
cortan por lo sano y la venden a la patrona del prost.ibulo. 
Pasajera solución pero inútil, que lleva al desenlace final. 
Como un bulto más de cueros sin curtir, la joven, involunta­
ria persona para dos hermanos, va en carreta hacia una 
muerte insepulta y tan anónima como lo fue su vida. 

Borges tan obsesionado con ese momento de la verdad, el 
que precede el tránsito a la muerte, en el que la víctima 
alcanza una ráfaga de conocimiento eterno, y el victimario 
se inviste de la víctima, suprime sin embargo el doloroso 
instante de ese crimen en que la  víctima, la Juliana, accede 
a esa verdad. ¿Acaso ese conocimiento, para Borges, esté 
vedado t.ambién a las mujeres, como toda filosofía? 

Martha Mercader, la Emma Zunz de esta joven ultrajada, 
"tristemente sacrificada", imagina otra historia. Es decir, 
imagina una versión distinta de los hechos, a partir de la 
posibilidad de que la historia la escriban los vencidos, los 
humillados y elijan, parcialmente al menos, su destino. En 
boca de una tía socialmente marginada hasta por su propia 
familia, se escucha decir "la gente macanea mucho, no fue 
como vos me decís". Esta conoce otra historia a través de la 
hermana de la muerta. La versión de Borges, se remontaría 
a la de uno de los hermanos, o en última instancia a la 
persistencia indefinida de una leyenda entre sobrevivientes 
del suburbio malevo. 

Martha Mercader cumple, pues, con la restitución de la 
voz a las mujeres, aquélla que Borges imagina inexistente. 
Lo que Borges no desconoce es la fuerza de Juliana Burgos, 
capaz y a punto de destruir, la rocosa alianza de los dos 
hermanos y causar"perjuicios". Pero aún así, es la debilidad 
del amor, enfermedad de los dos hcnnanos, la verdadera 
culpable de 1a situación y no la activa insidia femenina. 

En esta contienda de versiones, como en la construcción 
de la historia, se plantea el problema de la objetividad, y 
asimismo más bien el de la imposible objetividad. La memo­
ria rescata dos versiones diferentes y no tenemos datos 
seguros que inclinen la balanza en favor de ninguna, y hagan 
más creíble una de ellas. En Martha Mercader aparece, sin 
embargo, la voluntad de oponer una versión que rescate a 
Juliana Burgos como protagonista de esta historia con voz y 
voto. Es desde este punto de vista una versión feminista, 
partidaria, comprometida. 

¿Pero es ésta la única versión comprometida posible? 
La versión de Borges da cuenta maravíllosamente de la 

condición de "mudas milenarias" que Mercader atribuye a 
sus antepasadas, del modo en que son relegadas a un status 
de uso por los dos hermanos. Sólo molesta -y ¡cómo!- la no 
t:m secreta admiración del escritor por un sacrificio, que 
consiste en sacrificar a lo que se ama por algo más valorado. 
Y el aprecio pos esos ámbitos en que el lugar de la mujer es 



el que muestra, como entomólogo, sin el mínimo atisbo de 
censura y casi con deleite. 

Hace unos años un cineasta argentino3 provocó la indig­
nación de Borges, al retomar este relato, ambientándolo 
entre los gauchos brasileños del sur y al insinuar una encu­
bierta relación homosexual entre los hermanos. En un am­
biente tan psicologizado como el nuestro este "deslizamien­
to" era inevitable. En el film, Juliana Burgos era compartida 
en un catre, literalmente. Pero lo homosexual aquí es sobre 
todo relación incestuosa. Y siendo la "otra historia" contada 
por Borges, la de la unión de los hermanos, en las familias 
unidas, ya sean judías o mafiosas, el incesto no se consuma 
necesariamente. Se sublima. 

"Trabajar con dos historias quiere decir trabajar con dos 
sistemas de causalidad"4 dice Ricardo Piglia. De ahí que en 
Borges el remate no sea el duelo entre hermanos, sino la 
definitiva exclusión de lo que perturba la armonía entre los 
dos hermanos. En cambio, en Martha Mercader, lo que 
subyace a la misma historia es la historia de una venganza, 
de la que trama la mujer sacrificada mucho antes de ser 
acuchillada. 

Si bien Juliana, nos dice Mercader, " . . . nunca se animó a 
escaparse. Juliana no era una mujer decidida como la 
Lujanera", elige la palabra exacta, "la que a su juicio le 
otorgaría la libertad de elegir su venganza al mismo tiempo 
que su muerte" y la pronuncia: ' ¡Eduardo Nilsen es un 
manflora! .5 ¡En Morón lo sabe todo el mundo! Y usted 
también -gritó Juliana.- Sí, usted también, ¡Manflorón! '  
Cristián sacó el cuchillo y ahí no más la sacrificó". 

Como se ve a partir de una "lógica narrativa diferente", el 
asesinato reconoce otra causalidad. Cristián mata por despe­
cho, por indignación por orgullo herido o confrontado por 
una verdad que no puede ni quiere reconocer. 

¿Pero qué significa esta voz restituida a las mudas mile­
narias? ¿Qué la supresión de su voz tiene por origen la muy 
machista misoginia incestuosa homosexual de los varones? 
¿Es Emma Zunz, alias Martha Mercader, un modelo a 
imitar? Por boca de Juliana Burgos, Martha Mercader hace 
lo que los franceses llaman "faire fonctionner la norme", 
casualmente la misma norma que margina a las mujeres. 

Como tantos relatos de oposición a una historia instituida 
como oficial y auténtica, este intento revisionista se somete 
al modelo hegemónico machista. Restituir una voz a las 
personas sometidas no es suficiente si se hace en función de 
imaginarles e imponerles la propia. En este caso entonces, 
no se trata de la historia dicha o escrita por los vencidos. 

Notas 

1 "La intrusa", de Jorge Luis Borges (Ed. Brughera, 1972) 
y "Los intrusos", de Martha Mercader (Ed. Sudamericana, 
1989) 

2 Ariel Dorfman. Imaginación y violencia en América, 
Editorial Anagrama, Barcelona, 1972. 

3 Film "La intrusa", de Carlos Christensen, cineasta 
argentino, que filmó esta versión en Brasil. 

4 Ricardo Piglia. "Tesis sobre el cuento", El Murciélago, 
Bs.As., diciembre 1988. 

5 Manflora = invertido pasivo; manflorón = bufarrón = 

invertido activo 

feminaria literaria 1 11 • 3 

Una mujer en el pozo de la soledad, de Isabel 

Monzón 

En 1928 la escritora inglesa Radclyffe Hall publica en 
Londres su novela El pozo de la soledad. La obra escanda­
liza: la protagonista es una mujer que se enamora de otra. Y 
por ser Hall ella misma lesbiana podríamos aventurarnos a 
pensar que tal vez estemos ante una suerte de autobiografía. 
El juez Chartres Biron prohíbe la novela y hace destruir los 
ejemplares publicados argumentando que Hall encara el 
lesbianismo reivindicándolo. "Esto no es adecuado para que 
lo lea la gente decente", agrega el juez, calificando al libro 
de "libelo obsceno". Años más tarde, en Estados Unidos, se 
autoriza la publicación con la convicción de que la homose­
xualidad no es en sí misma obscena. En Londres, después de 
la muerte de Radclyffe Hall, también se levanta la prohibi­
ción. 

Es imp.osible determinar cuántas mujeres, lesbianas o no, 
de distintas generaciones, de diferentes nacionalidades, le­
yeron las páginas escritas por Hall. ¿Qué buscaron, qué 
buscan tantas de ellas leyendo a la escritora inglesa? Quizá 
descubrir, a través de lo escritor por otra mujer, el tan 
mentado "secreto de la femineidad". Tal vez encontrar alivio 
a solitarios padeceres, compartiendo con una lesbiana de 
principios de siglo vivencias similares. ¿ O será que la lectora 
quiere cotejar, a través del texto, recorridos vitales semejan­
tes a los de los personajes de las novelas de Hall? 

En la búsqueda 

Stephen, la protagonista de El pozo de la soledad, se 
condenaba por ser lesbiana. Eso la hacía sufrir, cosa que 
pareció no advertir el juez B iron. S tephen estaba identificada 
con la moral de su época. Tenía en sí misma encarnada la 
prohibición. Se consideraba, por el hecho de ser lesbiana, 
una mujer incompleta. Pero estas condenas y sanciones 
entraban en conflicto con sus sentimientos ya que, desde 
ellos, amaba a las mujeres. En su ambivalencia también era 
capaz de estos pensamientos: "¿ Cuánto tiempo se tolerará la 
absurda declaración de que la inversión no es parte de la 
naturaleza? Si  existe, ¿qué otra cosa puede ser? Todo lo que 
existe forma parte de la naturaleza". 

Stephen es descrita como una joven esbelta, de caderas 
angostas y anchos hombros. Perfecta amazona, hábil caza­
dora, tiene todos los atributos "propios de un varón". Tam­
bién ama como uno de ellos y no evidencia que se deje amar 
como una mujer. Estereotipada en un rol masculino, no 
puede aceptar recibir, tanto en sus relaciones sexuales como 
en las afectivas, todo aquello que otra mujer puede darle. 
Protectora, esconde detrás de su caparazón de fortaleza una 
soledad devastadora y una enorme ternura. Respeta, admira 
y quiere al varón pero no se enamora de él. El primero de su 
vida, su padre, parece aceptarla tal cual es. Pero también él 
tiene intemalizados los valores de la moral victoriana: sufre 
por Stcphen y no es capaz de acompañarla en la aceptación 
de lo que ella es. Por otra parte, llama la atención el hecho de 
que antes del nacimiento de la niña ya la hubiera bautizado 
como Stephen, que es un nombre de varón. De ese sexo 
quería él que fuera la criatura que iba a nacer. A pesar de esto, 
no da señales de sentir desilusión cuando nace una niña. 
Simplemente convence al vicario para que la bautice con el 



•• feminaria literaria/ 11 • 4 

nombre tan tempranamente elegido, accediendo agregar a 
continuación otros de mujer. Cabría pensar que, con sus 
deseos, le da a Stephen el género masculino, sellando así su 
identidad sexual. Y si el padre la hubiera llamado Stephanie, 
¿acaso ella no se habría enamorado de otra mujer? 

Con respecto a su relación con los varones hay otro hecho 
significativo. Durante la adolescencia, Stephen tiene un 
vínculo afectivo importante con su amigo Martín. El se 
enamora de ella, ella no de él. Para S tephen, Martín encarna 
la amistad, que se rompe cuando los jóvenes descubren que 
los atraen sentimientos diferentes. La pérdida afecta a 
Stephen, que un día le pregunta a su padre: "¿Por qué hay 
algo raro en mí? Recuerdo que yo no fui como otros niños". 

El, mientras inter­
namente p iensa 
"Dios, tú has muti­
lado a mi hija", le 
contesta que todo 
esté bien, que el 
matrimonio no es 
la única salida para 
la mujer, que ella 
puede -ya que eso 
desea- dedicarse a 
escribir. Mutila­
ción . . .  Para el pa­
dre, ¿qué sería 
Stephen? ¿Un va­
rón castrado o una 

mujer mutilada? No 
lo sabemos. Pero lo que sí 

resulta evidente es que en él se 
encarna esta idea: a la mujer que no 

se enamora del varón le falta "algo". 
Roger -compañero y rival de juegos de 

la infancia- también de algún modo ocupa 
un espacio en la vida de Stephen. El era arrogante y despre­
ciativo. Hall cuenta que cuando Stephen era niña "envidiaba 
el derecho de Roger a treparse a los árboles ,ajugar al croquct 
y al fútbol, a ser perfectamente natural. Pero, por sobre todas 
las cosas, le envidiaba la convicción de que el ser varón 
constituye un privilegio en la vida". Stephen y Roger siguen 
compitiendo durante la juventud ya que los dos se enamoran 
de Angela, que en aquel momento era la pareja de Stephen. 
También con Martín le sucede algo parecido: cuando siendo 
adultos se reencuentran, Martín se enamora de Mary, la 
segunda pareja de Stephen. Daría la impresión que Hall se 
identifica con el enemigo -el sistema patriarcal- ya que de su 
propia pluma sale la idea de que Mary estaría mejor con 
Martín que al lado de Stephen. Entonces y aunque forzada, 
Mary deja a Stephen. 

Otro personaje significativo de la novela es Anna, la 
madre de Stephen. De personalidad infantil, está replegada 
en su enfermizo narcisismo. Se horroriza ante la hija y la 
rechaza. Stephen, ya desde pequeña, no cumple con las 
expectativas de su madre: en lugar de bordar, cabalga; ama 
a una mujer en lugar de entregarse a un varón. Además, no 
sólo no se subordina a él sino que lo considera su semejante. 
Anna contempla desde afuera y desde lejos a Stephen. Como 
no la conoce, no la reconoce. No valora su talento, no acepta 

su elección sexual. En una palabra, desprecia a su hija 
porque no es a su imagen y semejanza. Cuando Stephen tiene 
siete años la madre cree que es "una reproducción imperfec­
ta, inmerecida y mutilada" de su marido. Y esto a pesar de 
reconocer que la criatura es hermosa. Mas el rechazo de 
Anna por Stephen no es desde siempre. Cuando era beba, no 
tenía con ella conflictos evidentes. La aversión pareció 
iniciarse cuando la niña empezó a manifestar signos de 
independencia. Es decir, cuando dio indicios de no ser una 
prolongación de su madre. Anna no toleró la ruptura de la 
unidad narcisista. Parece significativo que, también a los 7 
años, S tephen se enamorara de una hermosa mucama -la 
segunda mujer importante de su vida- que trabajaba en su 
casa. Seguramente que Anna debió percibir esto que, 
significativamente, venía acompañado de un acercamiento 
cada vez mayor de la niña hacia su padre. Como si fuera 
inevitable, el distanciamiento entre Anna y Stephen se 
acrecienta. Esto culmina cuando Anna la echa de la casa 
natal al enterarse de aquella relación amorosa de Stephen 
con Angcla. De quedarse, la hija "deshonraría" la casa 
paterna. Es así que, en su exilio forzoso, S tcphcn pone su 
casa en Francia. Quizá fue la única manera dc' 'dar un paso 
hacia el proceso de desprendimiento del intenso aunque 
ambivalente vínculo con su madre. 

Saliendo del pozo 

Pero Stephen no se va sola. Puddle, su antigua institutriz, 
la acompaña cuando debe exiliarse del hogar. Es su conse­
jera, su confidente y su madre sustituta. Puddle también es 
lesbiana. Se lo "confiesa" a Stephen cuando ya es adulta, 
seguramente como una forma de hacerle saber que no está 
sola, que lesbianas hay muchas. 

Ya en Francia, S tephen conoce a V alerie Seymour, quien 
la introduce en el ambiente de lesbianas parisinas. Valerie 
era una de esas que no se esconden. Para ella, ser lesbiana no 
era avergonzante. Estas palabras que Hall pone en su boca 
dan idea de sus convicciones: "A los que tienen vergüenza 
de proclamarse, yaciendo escondidos por la salvaguardia de 
una existencia tranquila, los desprecio. Son traidores a sí 
mismos y a sus semejantes. Porque cuanto más pronto el 
mundo se dé cuenta que frecuentemente los invertidos 
somos capaces de tener hermosos pensamientos y senti­
mientos, entonces ese mundo tendrá que retractarse de su 
anatema y terminar la persecución". 

También con respecto a sus vínculos amorosos Stephen 
sale del pozo ya que, luego de una relación muy tortuosa con 
Angela, consigue descubrir a Mary, la primera mujer que 
auténticamente se enamora de ella. Prisionera en valores 
dogmáticos, Stephen cree que el amor que Mary siente por 
ella la condena. A ese respecto, escribe Hall: "Era digno de 
piedad el destino de la muchacha que, siendo normal , se 
enamorara de una invertida". Con estas palabras, la escritora 
inglesa pone otra vez en evidencia que es hablada con la voz 
del patriarcado. Según estas ideas, lesbiana puede ser sólo 
aquella mujer que, como Stephen, usa corbata y pantalones. 
En una palabra, que no es "femenina". Como Mar')' se viste 
como las mujeres de su época es normal, si por normal se 
entiende comportarse como la mayoría. Pero hay algo que 
Hall no alcanzó a valorar en toda su importancia: si Mary 
ama a Stephen también es lesbiana. 



El fallido camino hacia el feminismo 
Intentando sacar de la asfixia sus ideas y sentimientos, 

Stephen escribe. Es una de esas mujeres que, parafraseando 
a Tununa Mercado, trata de salir del silencio tomando la 
palabra. Pero, a pesar de esta conducta liberadora, está llena 
de actitudes patriarcales. A esto se agrega el hecho de que tal 
vez, por aqueHos años, las feministas estaban demasiado 
ocupadas reivindicando otros derechos para la mujer. No 
podían, aún, prestar atención a las lesbianas. Quizá también 
por esto Stephen se queda sola. Si hubiera hecho del feminis­
mo su bandera, habría podido definitivamente salirse de ese 
pozo en el que la tenían enterrada las ideas patriarcales, ideas 
por las que se consideraba una mujer incompleta, ideas que 
condenaban su lesbianismo. No descubrió que, en realidad, 
era víctima de una creencia que considera que toda mujer un 
ser humano incompleto. Así, R. Hall permite que Stephen 
reniegue de su sexo y lo desvalorice. Como si, inconscien­
temente y a escondidas de ella misma, hubiera hecho un 
pacto secreto con los mandatos del patriarcado y le diera la 
razón. Stephen es entonces, según esta creencia, una equi­
vocación de la naturaleza, un ser deforme, mutilado. Como 
si estuviera irremediablemente condenada a la soledad, se 
hace dejar por Mary. 

Inversión, castración, depresión 
Definir a una persona por lo que no es y describirla por lo 

que no tiene es descalificarla, negarle existencia, descono­
cerla. El lenguaje está lleno de palabras que pueden ser 
usadas para reconocer una identidad o para negarla. Inver­
sión, mutilación, castración son de las que niegan. Detrás de 
ellas se esconde una ideología y un sistema de valores 
dogmáticos: el patriarcal. De manera aplastante, sobre 
Stephen cayeron todas esas palabras. Los que primero las 
pronunciaron fueron su padre y su madre, representantes de 
una sociedad prejuiciosa. Luego, la misma Stephen las 
repitió, creyéndose portadora de una suerte de identidad 
negativa. ¿Cómo valorar y amar, entonces, todos sus atribu­
tos de mujer, precisamente aquéllos que le atraían de sus 
parejas? ¿Cómo no sufrir de la tan mentada "envidia del 
pene"? Stcphen sabía que los varones tenían derechos que a 
ella se le desconocían. Por eso, mientras Roger -paradigma 
de varón- crecía sintiendo que serlo "es un privilegio en la 
vida", Stephen se iba hundiendo en el pantano de la depre­
sión, aplastada por la creencia de ser poco o nada. 

Ghetto y comunidad Iesbiana1 

Hall describe con realismo ese ghetto en el que las 
lesbianas se refugian y que sigue siendo tan actual como 
aquél frecuentado por Stephen y sus amigas parisinas. In­
temarseen él tiene la ventaja de dar un importante sentimiento 
de pertenencia, eficaz manera de salir del pozo de la soledad. 
Sin embargo, en el ghetto se sigue manteniendo la 
marginalidad y esto lleva fácilmente, como en un círculo 
vicioso, otra vez a la depresión. Hall lo sabía, ella también 
pertenecía al ghetto. Pero hay otra alternativa, difícil de 
alcanzar en los tiempos de Hall: la comunidad lesbiana. Esta 
se presenta hoy, a través del feminismo, como h¡ posibilidad 
que tiene una lesbiana de compartir con otras un tiempo y un 
espacio donde pensar quién es, donde concientizarse. A 
diferencia del ghc.'tto, la comunidad es abierta y está en 

feminaria literaria I 11 • 5 

permanente diálogo, incluso con personas no lesbianas, 
feministas o no. No se resigna, se celebra y lucha contra la 
marginación y la clandestinidad ya que habita, por su propio 
derecho, en un contexto mayor: su pueblo, su país. Su meta 
es vencer en esa lucha consiguiendo que la lesbiana sea 
aceptada por la sociedad a la que pertenece y poner fin a una 
absurda y alienante exclusión. La comunidad lesbiano­
feminista es entonces un espacio de transición, un puente 
entre dos polos que deben integrarse. Pertenecer a ella 
asegura, mientras tanto, la posibilidad de salir del pozo de la 
soledad al mismo tiempo que es un seguro contra la depre­
sión. Ni Radclyffe Hall ni Stephen, su personaje, pudieron 
incluirse en esa comunidad. Por eso, la marginación para 
ellas fue inevitable. Tal es así que Hall, luego que el juez 
Biron prohibiera su obra, dejó de escribir aquellas novelas 
que puedan ser cuestionadas y controvertidas. No pudo 
seguir luchando. Estaba demasiado contaminada por el 
sistema dogmático como para transgredirlo, y enmudeció a 
su lesbiana voz. 

Mas como las palabras escritas quedan, hoy, 64 años 
después de haberse publicado por primera vez aquel libro tan 
censurado, Hall sigue saliendo del silencio para tomar la 
palabra, volviendo a emerger, así, del pozo de la soledad. 

Nota 
1Para la diferenciación de estos dos conceptos, el diálogo con 

Diana Bellessi fue fundamental. 

Bibliografía 
Enciclopedia Británica: "Radclyffe Hall''. Micropedia. Tomo 5, 

p. 64-0. 1987. 
Hall, Radclyffe: El pozo de la soledad. Editorial Hemisferio. 

Buenos Aires. 1966. 
Mercado, Tununa: "Atravesar el espejo". F eminaria. Año II, Nº 

3, 1989, pp.21-22. 
Monzón, Isabel: "La estructuración del superyo de la mujer y su 

incidencia en los cuadros depresivos". XIII Encuentro de Discu­
sión y VI Simposio. Acerca del inconsciente. Escuela Argentina de 
Psicoterapia para Graduados. 1990. 

Rais, Hilda: "Lesbianismo. Apuntes para una discusión femi­
nista". mimeo. Lugar de Mujer. Presentado en el Encuentro de 

ATEM "Mujer y Violencia", nov. 1984. Buenos Aires. 

Diario de Poesia 

El N º 22 aparece en abril e incluye : 

• la sexta encuesta sobre los libros de poesía 
más leídos 

• reportajes a Néstor Perlongher, Cintio Vitier 
y Fernando Savater 

• un anticipo del último libro de Harold Bloom 
• la crónica de la Primera Bienal de Poesía 

Latinoamericana de Valparaíso 
• poemas de Susana Cerdá, Miguel Gaya, 

David Ferry, Frank Veanille, Juan Manuel 
Inchausep y Jorge Fondebrider 

�demás de las habituales secciones de crítica y concursos 

Correspondencia y suscripciones a: 

Bartolomé Mitre 2094 1º (1037) Cap. Fed. 



•• teminaria literaria! 11 • 6 

Dossier especial: Escritura de mujeres indígenas (Argentina y Estados Unidos) 

La historia de la literatura femenina -de mujeres-de la Argentina no está escrita todavía. Falta mucho para poder hacerlo, 
aunque ha habido pasos importantes en esa dirección. Uno de los obstáculos es el desconocimiento de muchas de sus 
escritoras por las personas que puedan interesarse en la tarea. No me refiero sólo al vacío alrededor de las escritoras 
excluidas del canon sino también a las que no acceden a las columnas críticas de los suplementos culturales y las revistas 
especializadas, a las que no son de Buenos Aires y a las que pertenecen a una minoría. Es el caso de las escritoras indígenas. 
En su número 3 Feminaria comparte con sus lectoras una breve antología poética de mujeres indígenas estadounidenses 
y ahora, con este dossier, Feminaria continúa su esfuerzo, pero esta vez ha podido encontrar una voz indígena argentina, 
la de Pichimalen, o Beatriz Berre/ta. (Y hay otras, como Aime Paine y Luisa Calcumil). Escuchemos sus voces, conozcamos 
sus historias de vida. 

Fragmentos del "Pensamiento de Beatriz 
Pichimalen y su herencia histórica" 

Hoy ese lugar no responde a lo que reconoceríamos 
como una comunidad indígena, pero por supuesto voy cada 
vez que puedo, converso con la gente nuestra que está allí. 

Mi nombre completo es Norma La poca que ha quedado y menos en el campo aún, sin 
Beatriz Berretta. Este es el nombre embargo es muy reconfortante para mí, para mi gente 
con que fui inscripta hace 38 años en encontrarnos, conversar nuestras co-
Gral. Viamonte Los Toldos. ¿Por sas. Don Ignacio Coliqueo tuvo 
qué digo que mi nombre inscripto es hasta lo que se conoce por los 
éste? Porque yo me reconozco tam- historiadores, cuatro mujeres. 
bién con el nombre que mi padre me l ;J, En el caso nuestro, hablo de mi 
dio y por supuesto no permitieron _ i',,.,, 

-■!ll;tt. madre -Ñuke, (como digo yo)-
anotar. Es en lengua mapuche-en el (.Y ,,, ;_· mi hermana, mis tíos, descende-
Mapuzungun o Chezungun- "Pichi- r,: _,,,. ; mos de la cuarta mujer y estamos 
malen". "Pichi" siempre es diminuti- entrerelacionados como parientes 
vo: pequeña y "malen": mujer. Pe- de la tercera. Quiero decir con 
queña mujer. Siempre él me llamó esto que de la primera y la segun-
así. Cuando tuve la edad suficiente da no habría tanto registro. La 
me explicó porqué el nombre Pichi- cuarta mujer de Don Ignacio 
malen. De todas maneras la impor- Coliqueose llamabalsabel Varela 
tancia de llamarse hace a la identi- Parra, cautiva del lado de Chile; 
dad, (en mi opinión). yaporahítenemos lamezcla. Tuvo 

Entre otras pretensiones hoy, es- sólo una h ija, María Pilar 
cribo y entonces, como una no es Kolvkew, mi bisabuela; ahí nace 
escritora, debe hacerlo con un seu- mi abuelo y luego mi madre, mis 
dónimo. Quiero decir, no puedo po- tíos y toda una parte de gente 
ner lo que reza en el documento na- """"_.,..,, t

·· mapuche que tiene su enclave en 
cional de identidad (Beatriz Berretta) Los Toldos. 
"debo" colocar un nombre ficticio. Toda persona que va recono-
Lo que hago entonces es un doble -�•■ 

ciéndose en la cultura mapuche 
juego: firmo con mi nombre verda- sabe que la mujer es la embajado-
dero pero que en los papeles no se ra, la transmisora, diría yo, la que 
reconoce. Estas son las reglas del ¿Paz . . .  cuál paz sin respeto a las culturas indígenas pasa, entonces, la cultura en sí. 
juego y ocurre que firmo mis cosas despojadas de sus tierras? Como bien he leído y se ha dicho 
con mi nombre de la parte indígena de mi vida: Pichimalen. muchas veces, su abuela le ha contado a su hija y su hija a la 

El apellido es, por supuesto, extranjero o suena como hija de ella y ella a su vez es madre y le cuenta a su hija. 
extranjero .. .italiano. Y, ¿de dónde me viene esta sangre Bueno, ésa es mi tarea. Por eso mi preocupación y a la niña 
indígena? Esta parte de sangre indígena es por mi madre. que tenemos. Me dicen a veces, "Eh, qué nombre le has 
Descendemos del cacique Don Ignacio Coliqueo, como puesto. ¿Y si no le gusta . . .  ?" Bueno, me queda el consuelo 
registran los libros, o Kolvkew, según dijo mi gente, que en de saber explicarle porqué le puse ese nombre. Además, es 
su traducción podríamos decir: "Kolv": rojizo ( es) y "kev" una aspiración el nombre de ella: transmitir, ascender: 
podrá venir de "keupv",.flecha, o "keuh", lengua. Ahí es- Wychariy palabra quechua, también el nombre deformado 
tamos, averiguando si es.flecha rojiza o "de buen decir", "de de un cerro wuichaira. Literalmente: ascender. Konvmvn: 
decir fuerte" ,  "de decir rojo, decir sangriento" .  Mi tata- bueno, sería la raía de dos verbos y no traduce literalmente. 
rabuclo, Don Ignacio Coliqueo, como digo, "nuestro abue- Según me dice el abuelo Florentino Marinao de la comuni-
lo", como decimos, nació del otro lado de la cordillera, en dad de Chubut, El Maiten, lo que más se acerca a la idea y al 
lo que hoy es Chile. Se instala por acá en esta zona, anda sentimiento que tenía yo con respecto a la niña antes de que 
un poco porCórdoba, San Luis yrecala (a 275 kilómetros de naciera. "Ascender para transmitir". Lo que ella quiera 
lo que hoy es Capital Federal) en Los Toldos. hacer, pero ojalá el mensaje llegue claro y ella lo tome y se 



haga cargo de esta historia nuestra, de la cual somos herede­
ros sin elegir, tanto españoles como indígenas. Y si no, de 
todas formas ella tendrá que ascender y prepararse para 
transmitir lo que quiera y decida hacer en la vida y con su 
vida de ella. 

Es tarea de la mujer: pasar la cultura. Una mujer que quiere 
aprender debe estar con las abuelas. Podrá preguntar a los abuelos, 
claro, pero debe estar con ellas. Esa referencia que nuestra buena 
hermana Aune Paine hacía siempre de las abuelas. Contaba tanto 
de su aprendizaje respecto a ellas. 

Parece que desde la escuela primaria yo tuve la inclina­
ción de crear, de escribir -dentro de los límites de la edad- y 
cuando llegué a la secundaria recuerdo que la profesora de 
castellano me decía, ''Tú, Berrettita, que escribes como agua 
de manantial". Yo era diferente de los otros alumnos de la 
escuela. Me daba mucho gusto trabajar en esto, en escribir. 
Después, llegó una situación triste en mi vida: mi padre 
murió cuando yo tenía 17 años. Como dice el abuelo, Don 
Vicente Koliwcke, me llamé al silencio. No escribí durante 
tres o cuatro años. No nacía en mí la necesidad de escribir. 
Entonces, un buen día, empecé a escribir otra vez. Leía algo 
mío del año '85 que salió publicado en una revista y me 
gustó. Me decía, "Sí, realmente me gusta. Esto es asf' me 
dije. Tenía contenido, quiero decir. No hablo del aspecto 
técnico. En eso soy absolutamente ignorante. Tampoco creo 
que haya tanta necesidad (de lo técnico), excepto cuando una 
persona quiera vivir de eso; entonces debe hacerlo con 
mayor preocupación. En el caso mío es una necesidad, sobre 
todo ante situaciones no personales, las situaciones de vida 
que una va revisando en esto de andar y de encontrarse con. 
la identidad de su pueblo. Cierto que lo trabajo con respeto. 
Y también he aprendido que hay bastante gente indígena que 
escribe. Tal vez sea la necesidad de decir alguna vez las 
cosas como uno, como una la siente. Lo que sigue es una 
selección de mi obra literaria. 

LA CORRIDA DE LA TIERRA 

Los ruidos del campo vecino habían comenzado tempra­
no, casi con la neblina: Y cuando Antv 1 comenzó a trepar, 
fueron caballos y autos los que se amontonaron. El humo de 
los asados empezó a formar una pared entre las dos familias 
que por más de veinte años habían permanecido en ese lugar, 
aunque desde luego siempre había existido una pared; sólo 
que don Modesto no lo supo hasta ese día. 

En su pichi ruka2 parecía tranquilo. Miraba a sus cuatro 
hijos y a los animalitos. La madre cortaba y derretía grasa y 
por ahí, casi como no aguantándose más, preguntó: 

-¿Será cierto que vendrán? 
-¡Pero no, Mamita, cómo van a hacer eso! -repuso su hija 

mayor como queriéndole dar ánimo. -¿No ve que están de fiesta? 
Pero ya al mediodía se fueron acercando y como siempre fue 

costumbre, se acompañaron con la autoridad. Cortaron las alam­
bradas, despejaron los patos y gallinas que andaban por el patio de 
tierra y sin saludar siquiera, dijeron a qué habían ido. 
, Era de esperar. Hubo una manifestación de incógnita, de 
rabia y de miedo; aún sabiendo. Pero ellos sintiéndose 
dueños de la tierra, se abrieron paso entre las pocas sillas de 
paja y llegaron hasta don Modesto, que casi inválido y 
sentado en su banquito de cabeza de waca3 , los miraba 
arrogante. Es que el sí era el verdadero dueño de la mapu.4 

teminaria literaria 1 11 • 7 

Uno de ellos, al ver que no se movía, levantó su mano en 
busca de su cara indiada como para ensayar una bofetada. 
Fue cuando Martina, que siempre había sido tan callada, 
dijo: 

-Puede golpearme a mí si quiere, pero a mi padre no. 
El gordo que vestía uniforme pareció sentir vergüenza y 

se apartó un poco, escupió a un costado y continuó con voz 
firme: 

-Hay que sacar todo. Levanten todo. Todos son 
intrusos. 

Como buscando horizontes se tuvieron que ir al 
campo de enfrente. 

Así pasaron quince días, entre el color marrón de la 
tierra y el azul del frío. Después llegó el tío Velis y ofreció 
su casa: 

-Más que nada por los chicos y doña Isabel (la madre) -dijo. 
Los animales fueron dados a otro campo para poder 

conservarlos, aunque con el tiempo se los fueron co­
miendo uno a uno. Y llegó la muerte para don Modesto. 
Pero esta vez fue la física. La otra había llegado mucho 
antes. 

OYENDO PARA DECIR 

Estaban como temblando bajo el sol y a puro viento 
los toldos de los guerreros de donde yo vengo y siento. 
Estaban como tendidos en dieciséis mil hectáreas 
los dueños de nuestra tierra de grandes palabras sabias. 
Los besó luna de invierno y nieve acostó en su campo 
jamás pensó el gran cacique regarla con tanto llanto. 
"Allá viene Fvta Chaw",5 Martín de galope largo 
todo emprendado de plata estirpe de pura raza 
del otro lado llegando encendido como brasa. 
Es que la sangre le bulle sú piel oscura se tensa 
su corazón late con fuerza por lunas de fina ausencia. 
Vuelve de nuevo a Los Toldos a conversar con su gente. 
Juana le habla del kalku6 y él la despeja sonriente. 

-¿Cómo está mi viejo hermano? 
-Veo fuego en sus ojos y tristeza en su corazón 
-¿Qué será lo que nos trae?-, le dice como esperando. 

El se apea del caballo y en lengua va contestando. 
-No hay buenos tiempos hermana, pero igual esté 

[tranquila 
-Tal vez se cumpla el pedido que hicimos en rogativa. 

El tiempo pasó muy lento y todo se fue perdiendo. 
No llega Martín de plata no hay esplendor hay lamento. 
Después que fuera corrido el ñamku 7 de la alambrada 
pasamos a ser de a poco como una sombra callada. 
Nos queda en el pensamiento nuestra historia nuestragloria 
y algunos hijos iremos hablándoles a esas memorias 
para poder ir armando de a poco y con toda calma 
esos pasajes de vida que tanto duele en el alma. 
Pero a la vez es hermoso pasar las horas tempranas 
allá en Los Toldos reunidos. 
Yo atendiendo a los abuelos por tiempo que no he vivido. 
Y aunque ya no haya gloria ni fulgor ni resplandores 
hoy seguiré repitiendo las historias de mis mayores. 



• teminaria literaria/ 11 • 8 

Porque no habría otra cosa que yo pudiera aprender 
sin conocer mis raíces . . . nada habría por hacer. 

LOS AROS, LOS TUPUS, LAS VINCI-IAS 

Me devuelve la calle ruidosa un negocio y allí 
su vidriera. 
¿Y qué veo detrás de los vidrios . . .  ? 
Platería de antiguo y sin valor más que en dólar siquiera. 
Ya no puedo aguantarme el resigne y entro y 
pido de verlos de cerca. 
Le pregunto como una turista con preguntas vacías, desiertas. 
Toco y miro las prendas de plata 
desgastadas del roce y el tiempo y me quedo perpleja, 

[abstraída 
y no puedo explicar lo que siento. 
Ya los aros, los tupus, las vinchas, pectorales, cacharros, 

[madera, 
me devuelve como una limosna esa fría y distante vidriera. 
Y me digo a mí misma dolida que eso es nuestro y de 
quienes lo usaron. 
¿ Y por qué he de verlos vendidos con desprecio de los que 

[lo amaron? 
¡Ay la triste figura doblada de las tantas figuras que somos! 
Cuántas cosas habrán de pasarnos para ver un comienzo 

que permita el respeto en el mundo 
emergiendo del pozo en que estamos. 

DE ELLOS 

Mirando un punto de tanta tierra 
me preguntaba qué había pasado. 
Porqué los unos eran los otros 
y quiénes de todos habían quedado. 
Mirando un punto de tanta tierra 
busqué el origen de mi pasado 
y salí entonces de cara al tiempo 
a caminar el camino andado. 
Encontré signos de grandes huellas 
de las Naciones que supimos ser 
pero más signos y grandes huellas 
de haber tenido y de no tener. 
Se hizo difícil después de todo 
una "conquista" reconocer 
que dijo darnos de su cultura 
sin permitirnos nada que hacer. 

Igual quedamos los de ojos negros 
de frentes anchas seguro andar. 
Igual quedamos los de melenas 
libres al viento al caminar. 
Me voy guardando el rostro de todos 
y la esperanza que hay en su fe 
me van quedando fuerzas de todos 
para segu ir para no caer. 
Y en esta huella que marcó un tiempo 
hasL1 el oca-;o h:.ibré de seguir 

[ de hermanos 

aunque me vaya la vida toda 
aunque lo último ... sea morir. 

1Antv: sol 
2Pichi ruka: casa chica 
3Waca: vaca 
4Mapu: tierra 
5Fvta Chaw: Gran Padre 
6Kalku: (idea de) brujo 
7Ñamku: ave sagrada 

Notas 

Las abuelas en la literatura de autoras 

indígenas estadounidenses, de Márgara 
Averbach 

El abuelo o la abuela no es una figura frecuente en la 
literatura moderna de la mal llamada "Corriente general" 
estadounidense. Los personajes de esa literatura desde me­
diados de siglo hasta ahora están más bien solos, y si son 
abuelos/-as, como algunos de los protagonistas de Bellow, 
por ejemplo, la relación con sus nietos/-as es difícil, recor­
tada, esporádica, si es que existe. 

En la literatura indígena en cambio, el papel del abuelo y 
la abuela es central. Podría representarse ese papel con la 
imagen de un puente: para el autor y la autora indígenas, el/ 
la abuelo/-a es el nexo con el mundo específicamente indí­
gena, con esa sabiduóa cultural no occidental que "el blan­
co" quiere eliminar. El/la abuelo/-a puede ayudar al nieto/­
a a encontrar un lugar, y a encontrarse, conceptos que para 
la cultura indígena eran casi sinónimos. 

Es difícil traducir la idea que transmiten frases como "the 
OldPeople" sin darles un contenido genérico y a veces hasta 
despectivo y por eso es tan necesario aclarar antes que nada 
el sentido general de esas palabras dentro de la literatura 
indígena. El grupo humano formado por los individuos 
viejos y designado con el nombre general de "the OldPeople" 
(con mayúsculas) tiene un sentido funcional dentro de la 
sociedad. 

Esa funcionalidad se hace evidente por ausencia en Ishi, 
Last of hisTribe, la novela de la antropóloga blanca Theodora 
Kroeber (para más datos, madre de Ursula Kroeber LeGuin), 
en la que narra la historia del último sobreviviente de los 
Yahi, a quien su esposo conoció personalmente. Cuando la 
pequeña tribu de ocho personas en la que nació Ishi se queda 
sin abuelos/-as, la comunidad se desmorona definitivamen­
te. Falta el individuo "narrador" y "maestro" de cultura, dos 
funciones que cumplían las personas Mayores desapareci­
das. El círculo de sobrevivencia está roto. 

La abuela en la sangre. 
En la obra de las autoras indígenas, este rol está en manos 

de una abuela, la mujer mayor, íntimamente unida a la Tie­
rra y al tiempo. Grandmotheres también Grandmother Earth 
o incluso la madre de la Tierra toda. Pero aquí no se trata de 
una característica moral sino más bien física y se relaciona 
de cerca con el dar a luz, y con el momento del parto: 



De su propio cuerpo sacó 
hilo de plata, luz, aire 
y lo llevó con cuidado sobre la oscuridad, volando 
donde nada se movía 

De su propío cuerpo expulsó 
alambre brillante, vida, y tejió la luz 
en el vacío 1 

El cuerpo de la abuela, su olor, dan la vida, como la Tierra 
misma. La abuela es el centro de la Creación y lo que crea, 
lo crea con su cuerpo en un acto físico esencial. 

La Creación indígena siempre tiene que ver con la iden­
tidad y con el nombre y las abuelas de la literatura indígena 
enseñan identidad en más de un sentido. En primer lugar, 
porque son capaces de mostrare! sentido de su "indigeneidad" 
a la nieta y la nieta (que suele ser la que escribe o la 
protagonista de la historia), lo sabe. En "Looking for My Old 
Indian Grandmother in the Summer Heat of 1980", Diane 
Giancy, la nieta, busca a su abuela porque sabe que ella se le 
parece: "[soy] más parecida a ella que los otros".2 Todo el 
poema es un intento de encontrarse a sí misma en la abuela. 

En "Old Woman of Gray Hair", de Tahnahga, un poema 
más desesperado que el anterior, la primera persona pregun­
ta a la mujer mayor por su identidad con la fórmula más 
directa: "Vieja,/¿quién soy yo, esta mujer indígena?".3 La 
razón por la que esa primera persona cree que la otra mujer 
puede contestarle es simple: la vida en el presente depende 
del pasado: "compartí en mi ser de mujer lo que está 
planeado/ desde hace siete generaciones" .4 Este tipo de diá­
logo a través de la palabra en el que la autora busca en la 
abuela la explicación de sí misma y del mundo no es la única 
forma de comunicación entre abuela y nietas que puede 
encontrarse en la Ji teratura indígena. Tal vez es más frecuente 
un tipo de comunicación mediante hechos físicos, raigales, 
que se relacionan muy de cerca con la característica física de 
que hablábamos al unir abuela con Creación. 

En esta literatura, es muy frecuente el uso de la palabra 
"sangre" para definir este tipo de relaciones y la palabra tiene 
una carga connotativa profunda que vuelve al tema de la 
menstmación, el parto y lo femenino. En el poema de 
Tahnahga, la vieja de cabello gris tiene "ojos negros como 
el cielo nocturno de abuela luna/ que une nuestra sangre a 
este ciclo de vida".5 (Nótese la relación entre sangre, ciclos 
lunares, y vida, tres elementos femeninos). Jo Whitehorse 
Cochran empieza su poema "From my Grandmother" con la 
frase "le hablabas . . .  a mi sangre".6 

La abuela le habla a la sangre de la nieta y está en esa 
sangre aunque la nieta sea la única que lo sabe: cuando busca 
a su abuela en el calor del verano de 1980, Diane Giancy la 
lleva adentro y termina por reconocerse en ella, a pesar de 
que casi no la conoció; en "Cities behind Glass", un poema 
bellísimo sobre las ciudades que son el infierno de la 
literatura indígena, Linda Hagan camina con sus antepasa­
das en la sangre: "Nadie ve a esta mujer que camina las 
calles de las ciudades./ Nadie ve los animales que corren 
dentro de mi piel,/ la selva espesa de árboles sureños,/ las 
abuelas oscura� que miran a través de mis ojos/ compren­
diendo, viajando todavía".7 En "From my Grandmother" la 
nieta explica ese tipo de comunicación en el principio del 

teminaria literaria / 11 • 9 

poema, antes que nada, como un postulado sobre el que se 
sostiene la relación entre las dos mujeres y el mundo: 

La hablabas a mi sangre 
a esos años antes de que mi memoria 
despertara. Cuando no tenía el idioma de nadie 
todavía ni lakota ni salish 
ni inglés.8 

Lo que dice la sangre 
Las "palabras" de la sangre tienen temas específicos. Las 

abuelas son siempre storytellers en el sentido indígena de la 
expresión. En una comunidad pre-histórica, pre-escritura, 
son piezas esenciales del funcionamiento de la sociedad. La 
storyteller, ausente entre los sobrevivientes de los Y ahi en el 
libro de Theodora Kroeber, es en primer lugar maestra de 
técnicas tribales de subsistencia que dan a la mujer un lugar 
en la comunidad que por lo tanto, son parte esencial de su 
identidad. 

En "The Egg Boat", de Nora Dauenhauer9 la niña prota­
gonista nace de nuevo en el bote huevo como mujer pescadora 
y las dos instructoras son la tía y la abuela. El cuento tiene 
bastante parecido argumental con The Education of Little 
Tree, la novela autobiográfica de Carter, un autor indígena, 
en la que su abuela y abuelo cheroques le enseñan la 
fabricación del whisky ilegal, la forma de tratar a los anima­
les y a la tierra y el sentido de la vida. El resultado es el 
mismo: los dos niños aprenden quiénes son, establecen su 
centro, encuentran un rol comunitario, se "acomodan" en el 
sentido más literal de la palabra. Se hacen adultos: terminan 
su iniciación, cosa que los protagonistas de la literatura 
W ASP1º estadounidense , eternos adolescentes, nunca lo­
gran. 

Pero además de enseñar vrácticas, la storyteller indígena 
cuenta stories, una palabra imposible de traducir al castella­
no que para la literatura indígena tiene un sentido muy 
especial. No se trata de cuentos, eso le daría una relación 
directa con la ficción como opuesta a la realidad y esa 
división no existe entre los indígenas. Tampoco son histo­
rias, no en el sentido de Historia cronológica. Tal vez lo más 
acertado sería traducirlo por relato, pero como tampoco es 
exacto, prefiero conservar el original y explicarlo. 

La primera función de la story entre los indígenas es teó­
rica. La story está inventada pero su argumento explica el 
mundo y lo organiza. Es tradicional y se transmite de 
generación en generación pero no del mismo modo porque 
aunque depende de la tradición, es flexible y cambia con el 
mundo que explica. Lo que transmite el o la storyteller es una 
visión indígena del universo y el ser humano. 

Dice Jo Whitehorse Cochran en "From my Grandmother": 
Me hablabas tus palabras me llevaban a la vida 
y sabías. Me dabas col9res 
[ . . . ] 
Tú dabas sentido a las cosas 
en imagen y texturas 
historias de la Gente Mayor1 1  

En este poema, la relación con la abuela a través de la 
sangre y los cuentos es indispensable para la joven 
porque la abuela sabe. No enseña sin querer, lo hace a 
conciencia. Entiende el mundo y lo explica, le da sentido. Y 
ese sentido no es tanto racional, lógico como sensual (imá-



teminaria literaria/ 11 • 1 O 

genes, texturas, colores) y a nivel lingüístico, narrativo, 
relacionndo con las stories. 

Esta misma relación entre la comunicación, muchas ve­
ces no lingüística, y la vida aparece en un texto muy breve 
en prosa de Debra Stalk, "Making Beadword,Remembering 
Life", 12 en et que la escena principal es una reunión entre 
madre e hija y la abuela aparece hacia atrás, en los recuerdos 
de la madre. Aquí, el trabajo artesanal (que la abuela le 
enseñó a la madre y ésta a la hija) expresa la visión del mundo 
de la tribu; la vida individual, y por lo tanto la identidad, se 
ordenan y se explican a través de ese trabajo. 

Paula Gunn Allen también une los temas del trabajo 
manual y la creación de una misma en "Grandmother", 
donde las metáforas pasan de una a otra permanen­
temente: 

Desde detrás del tiempo, 
detrás de los robles y la corriente brillante de agua clara, 
le dieron el trabajo de tejer los hilos 
de su cuerpo, su dolor, su visión 
y convertirlos en creación, 
[ . . .  ] 

Después de ella, 
las mujeres y los varones tejen mantas en relatos de vida 
recuerdos de luz y escaleras, 
ojos de infinito y lluvia. 
Después de ella me siento en mi alfombra de escaleras que 

[soporta 
la lluvia 
y arreglo el tajo con hilo.13 

Recuperando el centro 
Este poema entreteje varias de las ideas que venimos 

tratando. La abuela es naturaleza, tierra y de ella nace el 
mundo (la relación con la Diosa Madre es evidente). Ella 
enseña a cambiar ese mundo en creación, a hacerlo 
cognoscible, a explicarlo. A partir de ella, las stories escri­
ben las vidas de sus hijos/-as y nietos/-as. 

Los dos últimos versos tratan un tema que se encuentra 
con mucha frecuencia en las novelas de autoras indígenas 
(Storyteller y Ceremony de Leslie Marmon Silko, la trilogía 
de Louise Erdrich, entre otras): el de los/-as abuelos/-as y 
mayores como reparadores, como poseedores de "medici­
na" curativa y transmisores de esa medicina a los nietos/-as. 

En todas esas obras, las personas viejas (varones, muje­
res, brujos y brujas tribales, shamanes) enseñan a los jóvenes 
que han "perdido el centro" (un concepto complejo que 
podríamos resumir muy brevemente como una pérdida del 
rol en el mundo y por lo tanto, de la identidad, una 
des ubicación social y psicológica relacionada con el despla­
zamiento cultural hacia el ser humano blanco y el desplaza­
miento geográfico hacia la ciudad) el camino de vuelta hacía 
la salud (en inglés, "health": es una palabra amplia en la obra 
de estos/-as autores/-as que abarca tanto aspectos morales y 
psicológicos como físicos). El abuelo y la abuela curan con 
la sabiduría comunitaria que poseen, a través de su contacto 
con el pasado, la Tierra, las raíces y el papel de puentes entre 
el/la nieto/-a y ese pasado o esa Tierra. 

En "Sister Lena and the Devil", de Anne Lee Walters,14 
por ejemplo, In autora contrasta deliberadamente el pensa-

miento dogmático y cerrado del joven sacerdote cristiano 
vestido de negro y la sabiduría profunda, alógica, de la 
"hermana Lena", abuela de la protagonista. Es ella la que 
detecta al diablo, y la qu.e sabe qué se debe hacer a tiempo. 
Pero no está sola. La sabiduría de Lena es la de su edad y su 
rol dentro de la comunidad y las otras mujeres y varones de 
su generación hacen el movimiento defensivo a un tiempo, 
de común acuerdo. Este poder de decisión y de diagnóstico 
es "medicina". Poder para enseñar primero y hacer com­
prender después. Es el principio y el fin en ese movimiento 
circular típico de las culturas indígenas estadounidenses: 
con los abuelos y las abuelas empieza el recuerdo y termina 
con ellos/-as cuando el nieto o la nieta se convierten a su vez 
en storytellers. 

Así, las dos generaciones extremas quedan unidas por un 
puente que las convierte en una sola. La abuela es en la nieta 
y la nieta no puede ser quién es sin esa relación fundacional. 
La diferencia entre ambas, que existe en la flexibilización y 
el cambio de las stories en el tiempo, no tiene importancia 
excepto como diferencia. Nunca como separación. 

Notas 
1"Out of her own body she pushcd/silver thread, light, air/[ ... ] /  

Out of hcr body she cxtrudcd/shining wire, life and wove the light/ 
on thc void" (de "Grandmother", de Paula Gunn Allen, en Songs 
from this Earth on Turtle' s Back, ed. John Bruchaé, Greenficld 
Review Press, 1983, p. 3.) 

2"[I'm] more like her than thc others "', en Dancing on the Rim 
of the World, ed. A. Lemer, Sun Tracks, 1990, p.77. 

3"0ld womanj who am i, this indian woman?", enNew Voicesfrom 
theLonghouse, cd. John Bruchac, Greenfield Press, 1989, p. 257. 

4"[i] sharcd in my womanhood what was plarmed/ seven 
gcnerations ago", ldem. 

5"eyes black as thenightsky of grandmother moon/ connect(ing) 
our blood to this cycle of life", Idem. 

6"you wcrc talking to my blood", de "From my Grandmother, de 
Jo WhitehorseCochran, enDancing on lheRimofthe World, Op.cit. 
p. 43. 

7"No one sees this woman walking citics' strects./No one secs 
the anirnals running inside my skin,/the deep forest of southern 
trees,/the dark grandmothers looking through my eyes,/taking it in, 
traveling still ", de "Cities behind Glass ", de Linda Ho gan, en S ong s 
from this Earth on Turtle' s Back, Op.cit., p. 115. 

8"You were talking to my blood/ to those years befare my 
memory/ was awake. Whenl had no onc' s language/ yetnot Lakota 
not Salish/ not English", Op.cit. 

9"ThcEgg Boat", de Nora Dauenhauer, en EarthPower Coming, 
ed. Simon Ortiz, Navajo Co!lege Press, 1983. 

10WASP en inglés es la sigla de White, Anglo-Saxon, Protestant, 
es decir: raza blanca, anglo-sajona, protestante. Se emplea para 
referirse a personas conservadoras. 

11"You werc talking me into lifc/ and knowing. Giving me 
colors/ [ ... ] /  you were making sense of things/ in irnage and 
textures/ stories of Old Ones", Op.cit., p. 43-44. 

12"Making Beadwork, Remembering Life", de Debra Stalk, en 
New Voices from the Longhouse, op.cit. 

13"From beyond time,/ beyond oak trees and bright clear water 
flow,/ she was given the work of weaving strands/ of her body, her 
pain, her vision/ into creation/ [ ... ] /  After her,/ the women and the 
men weavc blankets into tales of lifc/ memories of light and 
ladders,/ infinity-eyes and rain./ After her I sit on my laddered rain­
bearing rug/ and mend the tcar with string", Op.cit. 

14"Sister Lena andtheDevil", enTheSunis notMerciful, deAnna 
Lee Walters, Fircbrand, New York, 1985. 



Fina García Marruz 

Fina García .Marruz: de Cuba al mundo 

Una mirada al presente muestra, múltiples discursos y maneras 
en la rica producción de las poetas contemporáneas. Audaces y 
experimentadas las más jóvenes, aseguran la existencia de una 
genealogía, el referente de una mirada escasamente impresa en la 
historia del arte. Esta existencia avala la búsqueda hacia atrás: 
hacia mujeres que ofrecen una obra desarrollada, posibles mode­
los o sostén de la experiencia propia. Allí, la obra de Fina García 
Marruz brilla en una diadema de arena y de silencio. 

Fuera del estruendo de la poesía de las últimas décadas, la obra 
de García Marruz, recogida, delicada, atravesada por la melanco­
lía del pasar del tiempo, asida a los objetos de la cultura-llámese 
helenismo, románticos anglosajones, el cine desde el granCharlot, 
la gramática castellana, los apuntes de un viaje a Italia-; y también 
a los acontecimientos de la historia inmediata-muerte de Ho Chi 
Min, muerte del Che ( uno de los más bellos poemas sobre el Che 
que yo haya leído)-; asida, digo, a ello como a los pequeños datos 
de la memoria personal o del mundo natural, nunca disminuidos 
por esta mirada levemente romántica al mundo, pura celebración 
y pura elegía. 

Las formas tradicionales de construcción -García Marruz es 
experta en el endecasílabo, el heptasílabo, el alejandrino- se 
aúnan a una extrema contemporaneidad. Aquí, sí le digo sí al 
soneto, a las cárceles breves de la música tejidas como redecillas 
donde brilla el sentido. Sonetos o poemas de versos libres escritos 
siempre para decir, pero no, para forzar lo dicho. Tanta música, no 
al servicio de sí misma, sino, en el rastreo permanente que permite 
la construcción de una metafísica y una ética, desde la mirada 
atenta al mundo cotidiano y al propio corazón de quien la escribe. 
Melancolía desplazada, no al vaciamiento, a la imprecación, al 
nihilismo, sino, a la compasión, atravesada por una ética huma­
nista de rasgos cristianos, pero fuera siempre de toda programá­
tica. Austera e incisiva, dueña también de una ironía filosa, su 
poesía navega en el silencio de las grandes voces latinoamericanas 
y nos recuerda: Ah las distracciones. que nos ocuparon/ el sitio del 

amor! Aún queda tiempo./ Nuestra patria es la vida. 

10 
LECCIONES DE CHARLOT 

Un hombre no debe 
ser tan audaz equilibrista. 

No debe fascinar 
de improviso a la doncella, 
ni al público que aplaude, 
ciego. 

Se es equilibrista 
porque no queda más remedio, 
por amor a la joven 
de la malla blanca 
que será, por siempre, de otro. 

Si, por flaqueza 
(de amor, se entiende), 
se sueña con Sf'r el centro 

Diana Bellessi 

de un gran acto insólito 
deben venir tres monos 

feminaria literaria I 11 • 1 1  

uno meterle el rabo en la boca 
otro paralizarle el brazo 
o enredársele en los pies 
y el tercero dejarlo en calzoncillos. 

Un hombre debe hacer mal 
el acto de ir por una cuerda floja, 
debe perder el cable de seguridad 
debe verse que no vuela realmente 
que lo han parado 

cabeza abajo 
debe salir disparado de una motocicleta 
y parar en un grocery 
enharinado cesante 
y al primer paso en la tierra 
empezar a marearse 

un hombre no debe perder el equilibrio. 

23 

LA CANCIONCILLA 

Es por ti 
muchacha ciega 

(como aves precursoras) 
que sonríes ignorando 
tu belleza 

(de primavera) 
es para tus manos 
(que en Madrid aparecen) 

finas y solas 
(las violeteras) 

es para que decoren 
sólo tus manos 

(que van de vuelo) 
no para que las vendas 
a la salida del teatro 

que he imaginado este ramo de violetas. 

32 

LA RARA MELODIA 

(de La quimera de oro) 

¿Dónde, en qué paraje 
de niñez, de domingo, te escuchamos 
antes, que así llegas, revestida 
del color del encuentro? 

(¡Esa suspensión, 
sin palabras, de la melodía 
enamorada, que demuda el alma 
y la recoge toda en un punto agudísimo, casi 
doloroso, y la vuelve luego a soltar, cambiada 
unos instantes, por el arrobo 
eterno!) 



feminaria literaria/ 11 • 12 

¿Dónde, 
o fue nunca, aquella vez, acaso, 
perdido todo ya, 

cuando 
hay un tart.1mudear de dicha, 
se tropieza a fondo, 
apagado ya el mundo, 
solos con el olear de la belleza, 
ese tímido ardor? 

Como alguien 
que ve de pronto, en una esquina 
inesperada, cruzar el rostro amado, 
núblase, da gracias 
a quién, en volteretas 
de ridículo y gloria, 
latiendo todo el pecho, 
la rara melodía se nos adentra, 
nos rapta, pálida de amor, reminiscente 
del desconcierto enorme, alta huella, ave 
que no se aciert.1 casi a seguir, porque no, no, 
no se puede ... 

EXPLICACIONES INCOMPLETAS 

"De todas estas cosas 
triviales se hizo mi alma" 
(Autcbicx:p:af.::a de Cliaplin) 

¿Fue aquella melodía abrupta, 
musiquilla corta, salida 
del hospicio triste de tu niñez, 
recodo de una calle? ¿Fue cuando veías 
volar en copos por los aires 
los azules, amarillos, comprobantes 
de los tranvías? ¿Fueron aquellos 
grandotes recios, casi cándidos, 
que se t.1mbaleaban a la salida 
de la taberna? ¿El canturreo demente 
de la madre menuda del sombrero enorme 
que se gastaba los últimos peniques 
en narcisos? ¿Fue el saber que ya 
nadie la iría a contratar? ¿Fue el saber que ya 
nadie la iría a contratar? ¿Fue cuando irrumpió, 
por alegrarte, con sus cómicas 
parodias de actriz? ¿Fue la bruma 
del cuartucho, mientras leía, como un cuento, 
los evangelios? ¿Fue cuando entró de pronto 
la bondad, aquella racha de luz? 
¿Sería como ese atisbo 
del enamorado que pasó toda la noche 
bajo el balcón, en una espera inútil, 
y de pronto, ve el ruedo 
de una falda, abrir la puerta, 
y entrar un filón de oro, color 
quimera, color, de qué, qué fue ... ? 

EL MOMENTO QUE MAS AMO 
(Escena final de Luces de la ciudad) 

El momento que más amo 
es la escena final en que te quedas 
sonriendo, sin rencor, 
ante la dicha, inalcanzable. 

El momento que más amo 
es cuando dices a la joven ciega 
"¿Ya puedes ver?" y ella descubre 
en el tacto de tu mano al mendigo, 
al caballero, a su benefactor desconocido. 

De pronto, es como si te quisieras 
ir, pero, al cabo, no te vas, 
y ella te pide como perdón 
con los ojos, y tú le devuelves 

la mirada, aceptándote en tu real 
miseria, los dos retirándose y quedándose 
a la vez, cristalinamente mirándose 
en una breve, interminable, doble piedad, 

ese increíble dúo de amor, 
esa pena de no amarte que tú 
-el infeliz- tan delicadamente 
sonriendo, consuelas. 

LA PIET A DE MIGUEL ANGEL 
(Basílica de San Pedro) 

a Dinorah 

Ay, es como una luna, 
esos delgados miembros sostenidos 
por la madre, ahora poderosa, 
más allá del dolor. 

La mano sosteniéndolo le arruga 
levemente la piel bajo los hombros. 
La otra, de reina, parece que mendiga. 

No llora ya: ofrece al Hijo 
que quisiera mecer, 
a su pequeño inmenso 
que quiso lo inaudito. 

Ay, es como la fina 
luna mengüante. 

AMICA MEA 
(Florencia) 

Tienes el color de la sombra de un árbol tranquilo. 
Tu cuello tornasolado como paloma. 



A UNA DAMA DECREPITA 

Ayer reina, hoy mendiga, 
copo ayer, hoy ceniza, 
ojos de chi spa verde-azul 
que en la bienvenida de amor 
en tan lejana tarde 
ardieron, 

¿A quién 
-solamente- podría 
conmover hoy, el deshecho 
perfil de ave, ya 
irreconocible? 

DE NOCIONES ELEMENTALES, 

Y ALGUNAS ELEGIAS 

13 

Nothing, he affirrned, was more 
easily 

acquired than those externa! 
rnanners !  

Los pájaros han cantado 
toda la mañana. 

Gracias a su elevada 
situación, sin duda, 
gracias a su elevada 
situación. 

Pero sería grosero 
no reconocerlo. 
Su gentileza, 
su benevolencia. 

Ahora que ciertamente no hay nadie 
que cante sin motivo. 

26 

Si dejas a los niños solos 
creo que disfrutarán horas muy felices, 
estropearán seguramente todas las cosas, 
serán de veras reyes, como Macbeth. 

Si dejas al fin los niños solos. 

58 

(De las varias clases de adverbio) 

Si les digo: 
«Yo estoy», hijitos, 
pueden imaginar sencillamente 
algo así como una vieja ceiba 
plantada delante de vuestros ojos. 

Pero si añado «algo lejos» es evidente 
que la primera sign ificación 

feminaria literaria I 11 • 13 

se ha modificado en mi desventaja, 
como el cielo cuando se nubla: 
pues eso es exactamente un adverbio de lugar, 
y deben entonces imaginar una vela 
que se va poco a poco perdiendo, en el azul. 

No vamos a explicar hoy, sino mañana 
los adverbios de tiempo 
(aunque esto mismo que les digo 
sea ya un ejemplo de ellos, 
una preparación), pues creo no está bien 
mezclarlos con los alegres adverbios de lugar, 
ya que ustedes ponen caras tan contentas 
cuando acabo pronto la clase, 
y porque en fin, me apena un poco 
explicarles tan temprano 
esto de hoy y ayer y mañana y jamás. 

�/ / 

/¡,¿' 

0-�- .� 
!GO h 1· ' h' I r.. }_ . 

at er 1p s rouge w I e you may . .  .'�:U{
i 

¿Qué será de Lilian Harvey? 
¿ Qué osado gris habrá nevado 
sobre sus cabellos tan dorados aquel año? 
La asocio con los ojos redondos de Eddy Cantor, 
con el viejo film en que Marlene Dietrich cantaba 
con acento alemán y piernas francesas 
"Estoy aquí. . .", con voz oquedosa de cigarro. 
Aunque ella está tocbvía más atrás. 
Era una dulce muchacha extranjera 
que se puso fugazmente de moda 
por una sola película, y cantaba: 

"¡ Date creyón rojo en los labios 
mientras puedas, 
ahora que tienes veinte años, 
ponte creyón rojo!"  

¿Qué se  habrá hecho de eso toque vívido, 
qué pincel dará con ese rojo, 
la aguda chispa humana, que sólo se enciende una vez 
y cuyo honor no conocen las hojas rojas del castaño? 

1 1  
"but make believe . . .  " 

Josephine Baker olvida 
el baile de los platanitos año treinta, 
los tiempos de la Mistinguette y el sombrero de pajilla, 
los finos music-halls, 
las largas ropas de gran ave del Paraíso 
y entonces 
como quien entra en su pequeño camerine 
un poco fatigada, y delante del espejo 
se quita de los hombros el chal de plumas amarillas, 
enciende su cígarri.Jlo de descanso y 
retoma a los tablones de madera de su casa 
del barrio pobre, en New York, 



", feminaria literaria/ 11 • 14 

empieza cantar (después de los doce números) 
la primera canción de la noche: 

"Oh, hazme creer ... " 
con acento entrecortado, y medias 
palabras, entrando, sin querer 
siempre un poco a destiempo 
(la vieja barcaza por el Mississippi, 
baritonalmente, 
como una melodía) 

va diciendo otra cosa con la letra 
rompiendo los amplios giros melódicos 
entre raras remembranzas y dulce acento del Sur, 
olvida sus tacones de vedette francesa 
y canta, estremeciéndonos, la única canción: 
"Oh, hazme creer que Tú nos amas". 

60 

Ah, sabias cucharas, 
tenedores de madera, nobles jarros, 
aprenda vuestras texturas, 
vuestras fieles y viejas amistades 
con el fuego de la tarde 
y los aposentos más íntimos de la casa, 
ah, mis sobrevivientes, 
os miro, extrañamente consolada 
por esa fidelidad que nos olvida. 

B I a e k 'n B I u e 

Gabriela Mársico 

Rodete rojo de pelo rojo. Ojos decimalmente achicados 
bajo los gruesos lentes de miope. Y la voz, dos tonos más 
graves que la de una mezzo-soprano. 

Ahora balancea su cabeza sobre el brazo izquierdo apo­
yado aburridamente sobre el escritorio. 

Y pienso siempre en lo mismo. En la que seré. Nunca en 
la que soy o en la que estoy siendo . . .  

Tampoco en la que fui .  
Acaricio cada perla de mi collar como si fuera una pálida 

lujuria de infancia. 
Le pego un sorbo a la latita de Coca y mojo el contrato de 

una licitación ilícita y entiendo que debo volver a pasarla a 
máquina para guardar la apariencia de una prolijidad y 
pulcritud que solamente en apariencia guardaba. 

Abro el cajón de una época tanto más agria como más 
irreal y al abrirlo, abro también una grieta insaciable por la 
que me veo devorada y tragada en un sólo acto. 

Ordena tarjetas de invitación a fiestas a las que nunca 
asistirá como ordena nombres y hombres dentro de su 
archivo personal, donde combaten fantasmas hasta el final 
de la luz, hasta el sagrado desafío de salirse del sistema 
blindado ele uno mismo. 

Se levanta atravesando su oficina con sus tacos de tercio­
pelo r0jo qnc surcan el celeste lavado de los pelos de una 

alfombra que ya ha sido demasiado humillada como para 
conservar la dignidad de su antiguo azul. 

Llego al ascensor y sobre el espejo arde el hechizo de no 
volver jamás, de descubrirme ajena, desconocida, casi ex­
tranjera. 

Me saco los anteojos de los gruesos cristales como 
arrancándome la cara, y ya no me permito ver. 

Desde el piso veintitrés comienza a descender lentamen­
te, haciendo escalas en el veinte, en el diecinueve, en el once, 

el siete, el cuatro, el dos . . .  
Derivando de un piso a otro sus 

planillas como su destino, como 
si llevara entre sus papeles la 

postergación embriagadora 
y a la vez espantosa de un 
condenado a muerte. 

Al abrirse la puerta del 
ascensor en el subsuelo del 
edificio, un asombro más 
oscuro que el asombro va 
penetrándola ... 

Doy unos pasos entre pa­
redes vencidas por la mugre 
y el deseo y avanzo por un 
corredor estrecho y hu-
meante. 

Me llevo las manos a 
mi pelo y lo encuentro 
grueso, ensortijado y 

negro, aún a riesgo no de poder verlo. 
Sigo caminando y me encuentro entre bambalinas y 

desde un escenario remoto un presentador negro y feroz me 
apunta con los ojos y las manos y me grita: "Tonight, with 
all ofyou, the marvellous Black 'n Blue". 

Yo salgo expulsada hasta su encuentro y a cada paso me 
entrego a esa danza sin música de ser otra. 

Al besar al negro siento que mi boca se ensancha y que 
los labios me crecen al punto de estallar en un mar herido 
de rojo que me devolverá a mi color original. 

Ella, la cantante negra va deslizándose -con la música 
adentro- como una gata persa; sobre aquel escenario 
patético arrasado por el hastío y la desolación de la carne. 

Toma el micrófono entre sus manos y se lo lleva debajo 
de la pelvis, frotándolo insistentemente de arriba hacia 
abajo y de abajo hacia arriba. 

Y se escuchan crujidos de seda y de pelos y de piel. 
Ella pone la voz más áspera que su pelo y comienza a 

cantar . . .  
"/' ll never be the same, there' s such an ache in  my 

heart . . .  " 
Allí abajo el público espera con sus caras colgadas del 

vacío. 
Con sus ojos, abriéndome heridas como cuchillos mien­

tras me van corriendo por el cuerpo cataratas de sangre, 
apagando la sed oscura que tengo entre las piernas. 

Black 'n  Blue, la bella cantante negra del Storyville de 
New Orleans saluda bajando la cabeza hasta el infierno de 
saberse bella y de saberse negra. 

Se saca la gardenia blanca de su pelo y la deja sobre un 
piano moribundo. 



_,.. 

Algo desde abajo la empuja hacia afuera. Hacia afuera 
de mí misma, quiero decir. 

Algo del otro lado que te empuja para éste, pero no sabés 
bien qué es. 

Porque cuando canto me voy, me tiro hacia allá -hacia 
el público, digo- hacia ese abismo ciego y sin sentido. 

Me tiro y no sé si vuelvo. 
Ella, a cada momento deviniendo en esa áspera bestia de 

terciopelo negro envuelta en satén blanco y siempre brillan­
do, brillando ella . . .  

"/' l l  never be the same since we' re apart" , dice arras­
trando la voz en un vacío. El vacío que se queda con ella, con 
su exceso de heroísmo o su falta de origen, que es ella misma. 

Cuando voy a respirar entre un compás y otro, entra él, 
con su saxo tenor llenando mis ventanas, llenándome a mí 
que soy su ventana. 

Y su saxo tenor y mi voz de viejo saxo se confunden y se 
funden como el rojo y el negro hasta el inconfesable color 
del deseo. 

Las luces del escenario se apagan y mientras camino por 
el corredor arrastrando mi sombra descubro a un gato que 
se me parece, aullando en lo oscuro, muriendo en lo oscuro. 

Toma el ascensor de vuelta del viaje. 
Sube y mientras va subiendo, va dejando de ser la que era. 

Sube y vuelve a ponerse los anteojos y la cara que se había 
arrancado. 

Sube y es su cuerpo el que comienza a callar. Mi cuerpo, 
derrumbándose sobre un sillón acolchado y con meditas. 
Allí comprendo que me dejé olvidad en alguna parte, como 
un zapato embarrado y viejo abandonado en la mitad de una 
calle. O como esta gardenia blanca que me mira y no sabe 
que me esL1 mirando. 

Con su blanquísima mano arranca de su escritorio la 
eterna gardenia blanca y se la lleva a su pelo suavemente 
rojo. 

Después, muy lentamente se dirige hasta el ascensor . . . .  

P a i s a j e f r á g i l 

Marta Nos 

Llegó a la plaza, víspera sin altibajos, noche bien dormi­
da, pasacassettes prestado a cuestas. El frío del amanecer se 
evapora en contornos turbios, en colores inconstantes. Res­
piro. No, devoro el aire. Me encaramo con gusto al nuevo 
día. 

El banco, reluciente de pintura y rocío, me ofrece su 
firmeza y una segura paz. Un tocón rodeado de tréboles 
aflora como resabio de algún monte primitivo. Los árboles 
empiezan su sombra. Los gorriones mueven la luz. Todo me 
atrae a un tiempo: la madera sólida bajo mi cuerpo, la caída 
de una hoja de plátano y sus mínimas consecuencias, el aire 
oscilante entre la tibieza de la mañana y el olor de la grarnilla, 
el blanco de los faroles, de la corona-de-novia y de las cercas 
uniéndose y formando una guarda sobre la textura multicolor 
de primaveras y anémonas, de verbenas y zinnias, los sen­
deros de ladrillo y ripio realzados por la humedad de estas 
primeras horas, las ropas blancas, sí, las ropas también 

feminaria literaria I 11 • 15 

biancas de ese niño de blanco, que se suman, se borran, 
vuelven a sumarse a la guarda blanca de faroles, cercas y 
coronas-de-novia. 

No me atrevo a pulsar el botón del aparato, aunque sé que 
me regalaré aún más, un poco más. No me atrevo. Prefiero 
desear mi nueva cassette, obligarme a esperar. Como una 
promesa. El Pasacalle en Do cerrado es una cáscara de 
silencio hasta que yo quiera, hasta que se me antoje. Sí: una 
promesa. 

Como en toda ocasión de felicidad profunda, siento 
brotes de melancolía naciendo en la punta de los dedos, bajo 
las patillas de mis anteojos, en las plantas del pie. Así, y no 
de otro modo, sabe compartir mi cuerpo la dicha del espíritu. 

Todo es escenario. Y semillas, pájaros, luz, actores de 
suave gesta. Y el niño, claro, el niño de blanco brincando, 
corriendo, eligiendo a su gusto piedras rojas, húmedas aún 
y por eso más rojas, en los senderos de ladrillo y ripio. 

A la visión propicia agrego entonces el Pasacalle y me 
aletargo entre los mojones de mi isla quieta. Bach se une al 
canto de los pájaros, cada cual en su perfecta realidad, sin 
molestarse, sin anularse. Bach y los pájaros derrochando 
siempre una exactitud que me sobrepasa. El niño de blanco 
corre, galopa mir3f\do el cielo, su fusta una honda, su caballo 
una vara. Asimilo ése y cada detalle con lentitud. Con 
lentitud respiro. Cuido este orden que estoy gozando. Recibo 
paz y la guardo. 

Los hongos de la última lluvia de agosto empiezan a 
secarse al pie de los árboles y esparcen un olor nuevo que se 
mezcla al perfume salvaje de la gramilla entibiándose. Al 
Pasacalle sigue la Fuga, y yo trato de amarrar este tiempo, de 
atosigarme, de sembrarlo como trigo en mí, de nombrarlo 
con palabra humana. 

De pronto, algo que no es música ni trino, sacude mi oído. 
Una rama se agita. Chillan los pájaros. Huyen. 

Una sombra cae. No. Un cadáver se estrella. 
El niño de blanco, insensible, vuelve a montar y sigue al 

galope, su caballo una vara, su fusta una honda. 
En algún momento la última nota de Bach ha sonado en 

mi cinta. Veo saltar auto-
máticamente la palanca de 
interrupción. Y estoy se­
gura de que, si escrutara, 
vería también la cassette 
deteriorada ya por esta 
primera audición, el óxido 
carcomiendo las pilas, una 
hoja exquisita deformada 
por las hormigas, raíces 
podridas de parásitos, el 
niño de blanco regodeán­
dose en su crimen, pala­
bras hirientes cortando el 
aire, un pétalo magullado, 
astillas en el tobogán, y 
una mosca sin brillo entre 
las plumas, en la herida 
reciente, tibia, al pie del 
árbol. 



feminaria literaria/ 11 • 16 

Cotidia110 

M4jt� 
COTIDIANO MUJER, una revista uruguaya, feminis­
ta y bimensual, para la bronca de todos los días. 

Jackson 1 270, Apto. S.S. 101 .  
e.e. 10649 0-1 
Montevideo, Uruguay 

Tel.: 40-3709 

En el Uruguay · 
cada domingo 

con 1A REPUBLICA, 
el segundo dicu-io en 
circulación nacional 

Lallepdbllca de las� 

- f 1 - !! 11 l! · S8) 

lJ89ando a todo el país 
con el unico periodismo masivo 

sobre la mujer, 
hecho por mujeres para todos 

Redacción: Av. Garibaldi 2579, Montevideo 
Tel. 47 35 65 - FAX 47 24 19 

NOTA SOBRE LAS AUTORAS Y EL AUTOR 

McÍrgara Averbach (Bs.As., 1957) es doctora en Letras, 
docente universitaria, traductora e investigadora de la litera­
tura estadounidense, particularmente la de las minorías 

Fina Gnrcfa Mnrruz (La Habana, Cuba 1923). Formó 
parte del grupo de poetas de la revista Orígenes (1944-56). 
Desde 1962 trabajó como investigadora literaria en el depar­
tamento Colección Cubana de la Biblioteca Nacional José 
Martí. Sus principales publicaciones sow Las miradas 
perdidas(poesía, 1951); Los versos de Martí(1968); Temas 
martianos (1969, en colaboración con Cintio Vitier); 
Visitaciones (poesía, 1970); Bécquer o la lf'w hmma ( 1971 ); 
Créditos de Charlot (poesía, 1990). 

Gerardo Guthmann (Bs.As., 1930) es autodidacta, trn­
ductor de obras de Antonin Artaud, y como ensayista h& 
investigado los discursos sobre la violencia y confronta la 
discursividad científica con los textos filosóficos de George 
Bataille, Walter Benjamin y Hanna Arendt entre otros. Es 
autor de Los saberes de la violencia y la violencia de los 
saberes (1991 ). 

Gabriela Mársico (Bs.As., 1964) está cursando el 
traductorado de inglés. Con este cuento -el segundo que 
public a - fue finalista en 1n Bienal de Arte Joven 1991. 

Isabel Monzón (Bs. As., 1941) es licenciada en psicolo­
gía. Se especializa en psicoterapia de adolescentes, adultos 
y parejas y en la problemática de la mujer. Es egresada de la 
Escuela de Psicoterapia para Graduados. Socia titular de la 
Asociación de Psicólogos de Buenos Aires y del Ateneo 
Psicoanalítico de Psü;C>logos. 

Martn Nos (Bs. As., 1937) es narradora (cuentos: A solas 
o casi, 1979 y La silla, 1987; novela: El trabajoso camino del 
agua, 1991. Dirige talleres de narrativa y colabora en diver­
sos medíos del país y del extranjero. 



·. 

Año T. Nº 1 (julio1988): Ensayos: Nosotras y la amistad, de Alicia Genzano • La amistad entre mujeres es un escán­
dalo, de Rossana Rossanda • "La página en blanco" y las formas de la creatividad femenina, de S usan Gubar • El mito 
del cazador "cazado" en los discursos de la violación sexual, de Silvia Chejter • ¿ ¡Las mujeres al poder? ! sobre la 

política del intervencionismo para cambiar la política, de Birgit Meyer • _Guardapolvo de laboratorio,: ¿manto de in?cencia o miembro 
del clan?, de Ruth Bleier • El sexismo lingüístico y su uso acerca de la muJer, de Lea Fletcher. Entrevista y notas: Lily Sosa de Newton 
• La librería de la mujer •Des femmes • Congreso internacional de literatura femenina • Arte: Tona Wilson • Humor: Stela De Lorenzo 
• Cuentos: Pina Pi pino, MirtaBotta • Poesía: Ntozake Shange, PaulaBrudny, Ulla Hahn, ClaribelAlegría, MarthaGoldin, Marina Arrate, 
Carmen Berenguer, Soledad Fariña 

Año I. Nº 2 (nov. 1988): Ensayos: ¿Por qué no nos podemos enojar con nuestras mejores amigas?, deJacqueline Swartz 
• La mujer en la sociedad argentina en los años '80, de Juan Manuel Vi/lar • La mujer en la política: una estrategia del 
feminismo, de Julia Marx • La política, el sufrimiento de una pasión, de Regina Michalik • Nuevas tecnologías re­

productivas, deSusanaSommery AdrianadeChochdeSchiffrin • Pieldemujer,máscaras dehombre, deTeresaLeonardiHerran • Mujeres 
humoristas: hacia un humor sin sexismo, de Silvia Itkin • Bibliografía de/sobre la mujer argentina a partir de 1980 • Entrevistas y notas: 
Primer encuentro nacional de escritoras • III encuentro nacional de mujeres • Las artistas plásticas argentinas • Tercera feria internacional 
del libro feminista • el "Divino trasero" • Arte: fotografías deAliciaSanguinetti • Humor: PatriciaBreccia • Cuentos: MercedesFernández, 
Laura Nicastro, Marta Gangeme •Poesía: Azucena Racosta, María Negroni, Susan Griffin, Hilda Rais, Susana Poujol 

Año II, Nº 3 (abr. 1989): Ensayos: Reflexiones sobre la política feminista, de Nené Reynoso • El varón frente al 
feminismo, de Mempo Giardinelli • Memoria: holograma del deseo, de Nicole Brossard • Un paradigma de poder 
llamado "femenino", de Clara Caria • Lucidez o sacrificio, de Liliana Mizrahi • Escritura y feminismo: ""Palabra 

tomada", de Lea Fletcher, "La diferencia viva",de Diana Bellessi "Atravesar el espejo", de Tununa Mercado "Rituales de escritura", de 
Nicole Brossard • ¿Son más pacíficas las mujeres? ,de Barbara Sichtermann • Bibliografía de/sobre la mujer argentina a partir de 1980 
• Entrevistas: Mujer y teatro: historias olvidadas • IV encuentro nacional sobre mujer, salud y desarrollo • Mitominas 2: los mitos ele la 
sangre • Leonor vain • Arte: SilviaOcampo • Humor: Tere • Cuentos: Perla Chirom, María del Carmen Mercau, Marcela Solá • Poesía: 
Breve antología de poesía de mujeres indígenas de los Estados Unidos (años '80) 

Año II, Nº4 (nov. 1989): Ensayos: Feminismo cultural versus posestructuralismo: la crisis de la identidad en la teoría 
feminista, de Linda Alcoff. "La mujer y el árbol, de Lea Fletcher • La venida a la escritura, de Hélene Cixous • 
Psicoterapia psicoanalítica con orientación feminista, de AliciaLombardi • Bibliografía de/sobre la mujer argentina 

a partir de 1980 • Notas: En Rosario avanzamos hacia la utopía • Primeras jornadas sobre mujeres y escritura • El consejo de la mujer de 
la provincia de Buenos Aires • Los diez años del CEM • Arte: fotografías de Julie Weisz • Humor: Silvia Ubertalli • Cuentos: Luisa 
Futoransky • Poesía: Ana Becciú, Ana Cristina Cesar 

Año III. Nº 5 (abr.1990):Ensayos: Posmodernismo y relaciones de género, de Jan.e Flax • Acerca del poder, domi­
nación y violencia, de JuttaMarx • Psicoanálisis y mujer: buscando la palabra perdida, de Isabel Monzón • Mujeres 
y psicofármacos, de Mabel Burin, Esther Moncarz y Susana Velásquez • Acerca de las relaciones de poder entre 

feminismo y lesbianismo , de Safina Newbery • Dossier especial: "mujer y crisis": Bajo sospecha, de Graciela 1'>1aglie, Cauces de par­
ticipación en la crisis, de Norma S anchís, Un protagonismo negativo, de María Cristina García, Estrategia de sobrevivenciade las mujeres 
pobres urbanas en América Latina, de Mabel Bellucci • Sección bibliográfica • Entrevistas y notas: Primer encuentro feminista en la 
argentina • Imágenes de Nelly Casas • Eduarda Mansilla de García en el recuerdo • Memoria y balance • Arte: María Cristina Marcón 
• Hu mor: Maitena • Cuento: Graciela Fernández • Poesía: Agustina Roca, Susana Thénon 

Año III. Nº 6 (nov. 1990): Ensayos: Una relación dificultosa: el caso del feminismo y la antropología • Dossier especial: 
"El temor de las mujeres ele hablar en público": Contra una retórica feminista, de D ianaBellessi, A mí me pasa lo mismo 
que a usted, de ll ilda Rais, El tiempo de una poética feminista, de Tununa Mercado, El temor del decir, de Lea F letcher 

• La voz tutelada: violacióny voyeurismo. El dispositivo jurídico de la violación, de Silvia Chejter • El discurso de la diferencia. implicaciones 
y problemas para el análisis feminista, de Raquel Osborne • Sección bibliográfica • Notas y entrevistas: IV feria internacional del libro 
feminista • "La causa de las mujeres", una entrevista a Antoinette Fouque • La transgresión que no cesa: charla con la escritora mexicana 
Margo Glantz • "La mujer y el poder" en Montreal, Canadá • Mes de la historia y el orgullo gay y lesbiano • Arte: fotografías de Alicia 
D' Amico • Hu mor: Diana Raznovich • Cuentos: Libertad Demitrópulos, Angélica Gorodischer, Reina Roffé • Poesía: Claudia Schv artz, 
La nueva poesía de las mujeres italianas 

Año IV, Nº 7 (ago.1991): Ensayos: Nosotras, los objetos, objetamos: la pornografía y el movimiento de mujeres, de 
Eileen Manion • Redescubriendo el significado del poder, de MarenaBriones Velastegui • La emergencia del carácter 
femenino. Una lectura del Génesis, de Mieke Bal • Desarrollo, ecología y mujer, de Vandana Shiva • Sección bi­

bliográfica (incluye: V Encuentro Feminista ele Latinoamérica y del Caribe) • Notas: Memoria y balance • Una radio de mujeres en Chile 
• Nueva sección: Feminaria Literaria: A caclaEvasumanzana. La permanencia en el paraíso, deGraciela Gliemmo • Dossier especial 
"mujeres y poesía": Intertextualidad en la poesía escrita por mujeres en la última década, de Susana Poujol, Mujeres, escritura, lectura, 
del'.Jaría del CarmenColombo,Mujer/literatura y los ruidos de fondo, de Alicia Genovese; ElizabcthBishop: la pasióndelexilio, de María 
Negroni • Cuentos: Cristina Sisear, Myriam Leie, Graciela Geller • Poesía: Liliana Lukin, Marta V as sallo • Arte : fotografías de Grete 
Stern • Humor 

e.e. 402 
1000 Buenos Aires 

Argentina 
Tri . :  568-3029 

anuncia la publicación del primer libro de su sello editorial: 

Feminismo/posmodernismo, comp. Linda Nicholson 
contenido: 

Nancy Fraser y Llnda Nicholson:Crítica social sin filosofía: un encuentro entre el feminismo y el posmodernismo 
Nancy Hartsock: Foucault sobre el poder: ¿Una teoría para mujeres? 

Anna Yeatman: Una teoría feminista de la diferenciación social 
Judith Butler: Problemas de los géneros, teoría feminista y discurso psicoanalítico 

Pídalo en las l ibrerías 




	Binder1
	Documento escaneado




